
143

مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية )المجلد ٤4-العدد ١( – 144٧هـ /٢٠٢٦ م، علمية محكمة، جامعة قطر

https://doi.org/10.29117/jcsis.2026.0436

Creative Commons Attribu� ٢٠٢٦،  خليفة. مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، دار نشر جامعة قطر. تم نشر هذه المقالة البحثية وفقًا لشروط ©  
tion-NonCommercial 4.0 International (CC BY-NC 4.0)t. وتسمح هذه الرخصة بالاستخدام غير التجاري، وينبغي نسبة العمل إلى صاحبه، 

مع بيان أي تعديلات  عليه. كما تتيح حرية نسخ، وتوزيع، ونقل العمل بأي شكل من الأشكال، أو بأية وسيلة، ومزجه وتحويله والبناء عليه، طالما  يُنسب العمل 
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0-  .الأصلي إلى المؤلف

للاقتباس: خليفة، طارق. »قيم الأسرة المسلمة والتغريب المصطلحي – دراسة تحليلية مقارنة«، مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة قطر، 
المجلد ٤٤، العدد ١ )٢٠٢٦(.

قيم الأسرة المسلمة والتغريب المصطلحي - دراسة تحليلية مقارنة

طارق خليفة  
باحث في الفلسفة بمخبر فيلياس ]PHILIAS[،كلية الآداب والعلوم الإنسانية، جامعة صفاقس–تونس

tarakkhalifa.tunisia@gmail.com

تاريخ الاستلام: 2024/10/13                              تاريخ التحكيم: 2025/3/3                               تاريخ القبول: 2025/9/18

ملخص البحث

أهداف البحث: دراسة العلاقات الممكنة بين الخطاب الإعلامي، وبين التغيرات في صورة الأسرة المسلمة؛ قصد الوقوف 
على العلاقة السببية المفترضة بين المصطلحات المتداولة في عالم الميديا والعالم السيبراني من جهة أولى، وتغير قيم الأسرة المسلمة 

من جهة ثانية.
منهج الدراسة: عكف البحث وفق المنهج المقارن على تحليل جملة من المصطلحات المرتبطة بالأسرة ومكوناتها داخل بعض 
لغات وسائل الاتصال الحديثة )العربية والفرنسية والإنجليزية(، وقد اخترنا أن تكون الدراسة قائمة بالأساس على المقارنة 
بين بعض المفردات العربية المتصلة بالعلاقة الأسرية )كالزواج، والبنوّة، والأخوّة...(، وبينما يقابلها من مفردات في اللغتين 
الفرنسية والإنجليزية. أما المنهج التحليلي فقد توجهنا من خلاله إلى بيان مستويات ومظاهر وأسباب هذا التغير الحاصل في 

قيم الأسرة المسلمة وبيان مدى اتصاله بالتغريب المصطلحي.
النتائج: خلصت الدراسة، بعد بيان عناصر العلاقة المفترضة بين التحولات في صورة الأسرة المسلمة وقيمها من جهة أولى، 
وبين التغير المصطلحي الغالب على خطاب الإعلام من جهة ثانية، إلى اكتشاف الدور المزدوج للإعلام؛ بوصفه عامل أزمة 
وعامل حلّ في ذات الوقت، وهو ما ألزمنا باقتراح الوسائل التي ستمكننا من الاستثمار الإيجابي لسلطة الصورة على الوعي 

والسلوك.
أصالة البحث: قد تكون تلك المقاربة المصطلحية الوصفية المقارنة التي اعتمدتها الدراسة لافتة إلى خطورة بعض الأسباب 

اللامفكر فيها كامنة وراء تفكك قيم الأسرة المسلمة، وهو المجال الذي ينبغي طرقه من جديد. 

الكلمات المفتاحية: الأسرة المسلمة، العولمة، الإعلام، المصطلحات، التغريب، القيم

https://orcid.org/0009-0005-8697-6112


144

قيم الأسرة المسلمة والتغريب المصطلحي - دراسة تحليلية مقارنة                                                                                                                                                    طارق خليفة

Muslim Family Values and Terminological Westernization:
 A Comparative Analytical Study

Tarek Khalifa 
Researcher in the Laboratory of Interdisciplinary and Transcultural Approaches in Philosophy, 

Arts and Human Sciences "PHILIAS", Faculty of Letters and Human Sciences, Sfax–Tunisia
tarakkhalifa.tunisia@gmail.com

Received: 13/10/2024                           Peer-reviewed: 3/3/2025                          Accepted: 18/9/2025

Abstract

Objective: This study aims to examine the potential correlations between media discourse and the evolving 
image and representation of the Muslim family. It seeks to explore the hypothesized causal relationship 
between the terminology prevalent in media and cyberspace, and the shifting values within the Muslim 
family structure.
Methodology: This study made use of comparative methodology, undertaking an analysis of a set of terms 
related to the family and its components within certain languages used in modern means of communication 
(Arabic, French, and English). We chose to base the study primarily on comparing selected Arabic 
vocabulary connected to familial relations (such as marriage, parenthood, brotherhood, etc.) with their 
corresponding terms in French and English. As for the analytical method, it enabled us to clarify the levels, 
manifestations, and causes of the changes occurring in the values of the Muslim family, and to determine 
the extent to which these changes are linked to terminological Estrangement
Results: After outlining the elements of the presumed relationship between the transformations illustrated 
in the image and values cherished by the Muslim family on one side, as well as the terminological shifts 
common in media discourse on the other, the study culminated in recognizing the dual function of media 
as both a catalyst for crisis and a possible means of resolution. This finding necessitated the proposal of 
strategies aimed at positively leveraging the power of imagery to influence awareness and behavior.
Originality: This descriptive and comparative terminological method utilized in this study may highlight 
the significance of specific neglected elements contributing to the decline of values in the Muslim family. 
This is a field that deserves scholarly attention and focus.

Keywords: Muslim family; Globalization; Media; Discourse; Terminology; Estrangement; Values

Cite this article as: Khalifa, T. "Muslim Family Values and Terminological Westernization – A Comparative Analytical Study",  
Journal of College of Sharia and Islamic Studies, Qatar University, Vol. 44, Issue 1 (2026). 

https://doi.org/10.29117/jcsis.2026.0436

© 2026, Khalifa, T., Published in Journal of College of Sharia and Islamic Studies. Published by QU Press. This article is published 
under the terms of the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International (CC BY-NC 4.0), which permits non-
commercial use of the material, appropriate credit, and indication if changes in the material were made. You can copy and 
redistribute the material in any medium or format as well as remix, trans.form, and build upon the material, provided the original 
work is properly cited. The full terms of this licence may be seen at:

   https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/.

https://orcid.org/0009-0005-8697-6112


145

مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية )المجلد ٤4-العدد ١( – 144٧هـ /٢٠٢٦ م، علمية محكمة، جامعة قطر

مقدمة

قوامها، وأخرى  الروحي والديني  عُدّ  بثقافةٍ  ألفناه،  الذي طالما  التقابل  العلاقة بين الشرق والغرب، وهي  تميزت 
حيث  المستتِة؛  تفصيلاته  بعض  إلى  أحيانًا  نَنتبه  لم  خفيّ،  حضاري  صراع  دار  وذاك  هذا  وبين  قِيَمها،  المنافع  صارت 
حَتْ فيه اللغة والصورة، بشكلٍ حاسمٍ، كفّةَ الغالب على المغلوب الذي صار )مولعًا دائمً بالاقتداء بالغالب( على  رجَّ
حد عبارة ابن خلدون الشهيرة)1(. فلا شك إذًا؛ في إمكان أن تكون اللغة، وهي »حّمالة أوجه«، أيضًا حّمالة لَِعانٍ ولثقافاتٍ 

ولعاداتٍ ولسلوكياتٍ ارتبطت بأهلها الذين جاؤوا بها. 

مشكلة الدراسة:

 طالما أن قوة اللغة من قوة أهلها)2( – كما قال ابن حزم، وطالما أننا صرنا أمام تحالفٍ جديدٍ، مؤثرٍ وحاسمٍ بين الكلمة 
وبين الصورة التي استحوذت على كل أرجاء فضائنا اليومي، فهل صار بإمكاننا فعلً إدانةُ اللغة الغربية الُمهيمِنة إعلاميًا 
وعولميًا، بمفرداتها التي صارت تقتحم بيوتنا؟ ألا نرى أن أغلب الكلمات والمفردات »المستوردة« )حتى التقنية منها( 

تُلزمنا فتوجهنا إلى مَا لها وما فيها من سلطة لا مرئية؟

بأسرة  الأمر  يتعلق  حين  خصوصًا  المستقبل  على  رهانًا  الماضي  بالزمن  الحاضر  المكان  نصل  أن  بالإمكان  أوليس 
مسلمة كادت تفقد إحداثيات المكان والزمان والهوية؟ ألا يمكن أن نفكر في مستقبل جديد يليق بها خصوصًا وقد صار 
حاضرها – على خلاف ماضيها – رهين عولمة آذنت بانتزاع الهوية من جذورها؟ أسئلة قد تفتح لنا بعض دروب الممكن 
في واقع صارت مفاعيله غريبة عن لغة ودين وهوية وقيم أربكتها عولمة وافدة، ظن الكثيرون ممن وثقوا بها أن ليس من 
حل إلا بها أو فيها، وسُدّت آفاق التفكير في الحلول الممكنة بعدما فَـتَنتنا حداثةٌ غربية استفاق أهلها أنفسهم على أزماتها 

المتعاقبة واستيقنوا أنه ما من حل إلا ويكون عنوانه الأبرز: عودة الروح والقيم رهانا على الإنسان والإنسانية.

ديارهم  عن  بنقلهم  أو  مساكنهم،  في  عليهم  غيرهم  ودخول  أهلها  دولة  بسقوط  ويبطل  أكثرها  يسقط  اللغة  »إن 
باختلاطهم بغيرهم«)3(. هكذا حدثنا ابن حزم قديما عن سقوط اللغة بسقوط سلطان أهلها؛ ولكن ألا يمكننا أن نقول 
دًا بقوة تأثير اللغة في مستعمليها  في اتجاهٍ مُغاير بأن »سلطان الأهل« ذاك وقد ضَعُف، بإمكانه أن يَصير هو نفسه مُهدَّ
الجُدد؟ بالنظر خصوصا إلى قوة تأثير الصورة بمختلف تقنياتها بوصفها »أيديولوجية ناعمة« Soft Ideology على حد 
التسمية التي أطلقها عليها بيار بورديو)4(، فتصير اللغات الوافدة جزءًا مُهمّ وخفيّا من حدثِ التفكك المجتمعي المستمر 

)))	 هو عنوان الفصل الثالث والعشرين من كتابه: »في أن المغلوب مولع أبدًا بالاقتداء بالغالب في شعاره وزيّه ونحلته وسائر أحواله وعوائده«. عبد 

الرحمن ابن خلدون، مقدمة ابن خلدون، تحقيق عبد الله الدرويش )دمشق: دار يعرب للنشر، 2002(، ص283.
)))	 علي بن أحمد ابن حزم الأندلسي، الإحكام في أصول الأحكام، تحقيق: أحمد محمد شاكر )بيروت: دار الآفاق الجديدة، ط2،1983(، ج1، ص32.

)))	 المرجع نفسه.

والنشر  للدراسات  كنعان  دار  )دمشق:  الحلوجي  درويش  ترجمة:  بالعقول،  التلاعب  وآليات  التلفزيون  كتابه:  في  بوديو  بيار  استعمله  توصيفٌ   	(((
والخدمات الإعلامية،2004(، ص46.



146

قيم الأسرة المسلمة والتغريب المصطلحي - دراسة تحليلية مقارنة                                                                                                                                                    طارق خليفة

دائم الحدوث؛ حتى ينتهي بنا الأمر إلى تفكيك نواته الصلبة وهي الأسرة.

فرضيات الدراسة:

تستعين الدراسة بجملة من الفرضيات؛ تمهيدًا لبلورة المنهج والحلول على ضوء تلك الفرضيات، وهي كالآتي: 

− توجد علاقة سببية مؤثرة بين الهيمنة اللغوية لثقافة على أخرى. 

− العلاقة السببية بين الهيمنة اللغوية والهيمنة الثقافية، هي علاقة جوهرية تمس الهوية النواة للأسرة المسلمة.

−  تتغير عادات وأحوال المجتمعات والأسر بالتغيرات الحاصلة في لغاتها.

− جل التغيرات الحاصلة في صلب الأسرة بالمجتمعات المسلمة مرتبطة أساسًا بما للتواصل الحديث من قدرة على 

إحداث تغيير في البنية والوظيفة لكل من المجتمع والأسرة.

تنميط مشترك  الفردي والجمعي، هو حاصل خيارات عولمية مسبقة تهدف في مجملها إلى  الوعي  إعادة تشكيل   −
ومتماثل للمتساكنين الجدد لـ«العالم-قرية«. بواسطة لغته المؤثرة على المعطى اللغوي والسلوكي.

منهج الدراسة:

تجمع الدراسة بين الوصف وبين التحليل اللغوي المقارن، فوضع الأسرة المسلمة اليوم يقتضي تشخيصًا وصفيًا دقيقًا 
البداية الأنسب لدراسة كهذه.  يبدأ بأبسط أدوات التواصل اليومي بين أفرادها، وهي اللغة، التي تعد مفرداتها نقطة 
وإذا كانت اللغة المعتمدة في أشكال التواصل اليومي لأفراد الأسرة المسلمة هي اللغة العربية بلهجاتها المحلية المتصلة بها 
على نحو وثيق؛ فإننا سنجعل – ضمن خيار منهجي أولّي– من اللغة العربية طرفًا أول من أطراف تلك الدراسة اللغوية 

المقارنة التي نبتغي الاستناد إليها.

 أما في الطرف المقابل من تلك المقارنة؛ فقد يبدو من الأنسب عدم الاقتصار على اللغة الواحدة، ودراسة اللغتين 
الإنجليزية والفرنسية معًا بالتوازي، وذلك اعتبارًا للأصل اللاتيني المشترك، وللحضور المكثف لكل منهما في الفضاء 
جزء  في  وهي  الدراسة،  في  المستهدفة  العيّنات  خصوصية  الاعتبار  بعين  الأخذ  مع  العربية،  مجتمعاتنا  داخل  السيبراني 
منها متصلة ببعض بلدان المغرب العربي )تونس، والجزائر، والمغرب( التي تستعمل اللغة الفرنسية بشكل ملحوظ، كما 
في وسائل التواصل الاجتماعي مثلً. كما أن الدراسة المقارنة نفسها متصلة أيضًا، وفي جزء آخر منها باللغة الإنجليزية 
للّغة  المعولم  الطابع  الاعتبار  بعين  الأخذ  مع  العربية.  مجتمعاتنا  من  الكثير  في  العربية،  اللغة  مع  بالتوازي  المستعملة، 

الإنجليزية، الذي نلمس له حضورًا مكثّفًا في كل المجالات: التواصلية، والتقنية، والثقافية، والاقتصادية.

خطة الدراسة:

سنتناول في هذه الدراسة ثلاثة مباحث يندرج تحت كلٍ منها عدد من المطالب والفروع، وهي: 

- المبحث الأول: واقع الأسرة المسلمة بين التغريب اللغوي والتغريب القيمي؛



147

مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية )المجلد ٤4-العدد ١( – 144٧هـ /٢٠٢٦ م، علمية محكمة، جامعة قطر

- المبحث الثاني: تأثير لغة العولمة على تفكيك قيم الأسرة المسلمة؛

- المبحث الثالث: آفاق وحلول مقترحة، بين لغة الصورة واللغة العربية.

المبحث الأول: واقع الأسرة المسلمة بين التغريب اللغوي والتغريب القيمي

مما لا شك فيه أن وضع الأسرة المسلمة اليوم لا ينفك عن حالة من الشعور بالاغتراب من جهة القيم كما من جهة 
اللغة، وهو الاغتراب الذي له أسبابه ومداخله العديدة. سنسعى في هذا المبحث لاستعراض التحولات اللغوية وهوية 

الأسرة المسلمة، ومصطلحات الميديا وعلاقتها ببرمجة الأسرة المسلمة، في مطلبين على التوالي.

المطلب الأول: التحولات اللغوية وهوية الأسرة المسلمة

لُغتنا العربية ليست مجرد أصوات منظومة وأحرف مرتبة نتواصل بها وحسب، إنها رُوحٌ ووِجدان، ورموزٌ ومعان، 

لّما كانت معاني  هي هوية تنطق تاريخا وتعبق قيما وترسم صُوَرا، لا يمكننا تجاهلها بأي حال من الأحوال، خصوصا 

بيٌِن﴾ ]النحل:  ٞ مُّ التنزيل وأسراره محمولة في لغة عربية فصيحة، بليغة وفريدة في صُوَرها ومعانيها: ﴿وَهَذَٰا لسَِانٌ عَرَبِّ

103[. فصرنا نعثر في الكلمة المنزّلة على الأمر والنهي والوعد والوعيد، وعلى العلم والعمل والمعاملات، عما يجب أن 

نفعل وعما لا يجب أن نفعل، من تلك الزاوية صار حديثنا عن اللغة وما تحمل وتفعل، يؤخذ من باب الحديث عن الدين 

وكيف يأمر وينظّم ويوجّه؛ حتى ارتبط الكلام عن الأسرة بالكلام عن الكلام وكيف يفعل وينظّم.

وبناء على ما سبق؛ فإن مقارنة لغوية بسيطة تبحث في المصطلح ودلالاته، وتأخذ في حسبانها جملة المضامين الثقافية 

والدينية والتاريخية والروحية والقيمية؛ قد تبدو مقنعة وتسعى في نفس الوقت إلى بيان القيمة الجوهرية لثرائها الدلالي 

الروابط  ومتانة  اللغوية،  الروابط  متانة  بين  العلاقة  وبيان  المسلمة،  الأسرة  مكونات  لكل  والجامعة  الأم  اللغة  وهي 

الأسرية والروحية التي يمكننا اعتبارها بحق الأساس الصلب للنواة المجتمعية التي ما إن تبدأ في التفكك حتى يصير 

أمر التفكك المجتمعي مآلا محتومًا. 

وحسبنا؛ لبيان مدى وجاهة هذا الربط السببي الذي ذهبنا إليه، والذي يمكن اعتباره سببًا في إرباك وتفكيك بنية 

الأسرة المسلمة اليوم، أن نحتكم إلى بعض المقارنات التي رأيناها وجيهة بين مفردات وتسميات تتصل بالرابطة الزوجية 

داخل الأسرة بين المعنى القرآني واللغة العربية التي من المفروض أن تكون اللغة الأم للأسرة المسلمة من جهة، وبين 

اللغات الأجنبية الوافدة والمهيمنة في الوسائط الإعلامية من جهة ثانية.



148

قيم الأسرة المسلمة والتغريب المصطلحي - دراسة تحليلية مقارنة                                                                                                                                                    طارق خليفة

جدول )1(: مقارنة مصطلحات العلاقة الأسرية في العربية باستعمالاتها في اللغتين الإنجليزية والفرنسية
المصطلحات الدالّة على رابطة الزواج في القرآن/

المصطلحات المجاورة في اللغة الفرنسيةالمصطلحات المجاورة في اللغة الإنجليزيةاللغة العربية

- قرين: لفظٌ الشريك في العلاقة الزوجية، 
ويُقال للرجل والمرأة.

المعنى  بنفس  يقال  لفظٌ   :spouse-
المستعمل تقريبًا في العربية.

المعنى  بنفس  يقال  لفظٌ   :conjoint  -
المستعمل تقريبًا في العربية.

الزوجية  الرابطة  ضمن  يُطلق  لفظٌ  زوج:   -
أكثر  اليوم  )ولكنه  معًا،  المرأة  وعلى  الرجل  على 
اخترنا  المعنى  ولهذا  الرجل،  إلى  بالنسبة  استعمالا 
مقابلته بالألفاظ الدالة على الرجل في الإنجليزية 

والفرنسية(.

الرجل دون  يقال على  لفظٌ   :husband  -
المرأة ضمن الرابطة الزوجية.

دون  الرجل  على  يقال  لفظٌ   :mari  -
المرأة ضمن الرابطة الزوجية.

- زوجة: لفظٌ يقال على المرأة ضمن الرابطة 
الزوجية.

ضمن  المرأة  على  يقال  لفظٌ   :wife  -
الرابطة الزوجية.

ضمن  المرأة  على  يقال  لفظٌ   :épouse  -
الرابطة الزوجية.

الرابطة  إطار  في  استُعمل  قرآني  لفظ  بعل:   -
الزوجية للدلالة على الرجل ويمتاز بمعنى العلو 

والاستعلاء.

حيث  من  بدقة  يماثله  للفظٍ  وجود  لا   -
المعنى.

حيث  من  بدقة  يماثله  للفظٍ  وجود  لا   -
المعنى.

- امرأة: لفظ يقال على الزوجة إذا نُسِبت للرجل 
)»امرأته«( وعلى المرأة دون نسبة )»امرأة«(

ولا  المرأة  على  دال  لفظٌ   :women  -
المرأة  انتساب  على  للدلالة  يُستعمل 

للرجل.

عام  بشكل  المرأة  على  يُقال   :Femme–
في  الكلمة  نُسِبت  إذا  الزوجة  وعلى 

.)»sa femme«( سياقها إلى رجل

الرابطة  إطار  في  استُعمل  قرآني  لفظ  صاحبة:   -
الحسنة  والمعاشرة  حبة  الصُّ على  للدلالة  الزوجية 

للزوجة في إطار الرابطة الزوجية.

للدلالة  يُستعمل  لفظٌ   :girlfriend  -
خارج إطار  على علاقة بين الرجل والمرأة 

الرابطة الزوجية.

- amante )العشيقة( للدلالة على علاقة 
الرابطة  إطار  خارج  والمرأة  الرجل  بين 
هنا  نستعمل  أن  يمكن  كما  الزوجية. 
)التي   copine كلمة:  معاني  من  واحدًا 

.)amitié تدل أيضًا على معنى الصداقة

الإنجليزية  اللغتين  في  بنظائرها  العربية،  اللغة  في  بالأسرة  المرتبطة  المصطلحات  مقارنة  الجدول  هذا  في  اخترنا 
والفرنسية. ولابد من أن نلاحظ هنا أمرين اثنين وهما:

دون  اللغتين  هاتين  على  اقتصارنا  فإن  والفرنسية؛  الإنجليزية  اللغتين  في  المجاورة  المصطلحات  بخصوص  أما   −
سواهما كان مرتبطا أساسًا بخصوصية زاوية النظر للموضوع المدروس؛ إذ إن لغة وسائل التواصل الاجتماعي 
والافتراضي الأكثر رواجا، والأكثر استعمالً بين أفراد الأسرة المسلمة اليوم هي اللغة الإنجليزية في المرتبة الأولى، 
العربي: تونس والجزائر والمغرب(.وما تجدر  ثانية )خصوصًا في بعض بلدان المغرب  الفرنسية بدرجة  اللغة  ثم 
الإشارة إليه في هذا السياق هو أن كلّ من اللغتين المذكورتين تمتلكان ما يكفي من الوسائل المباشرة وغير المباشرة 
لفرض هيمنتها على الفضاء التواصلي اليومي للأسرة المسلمة. وحسبنا أن نشير هنا إلى إحصائية أعدّها »مرصد 
 The Observatory of the Linguistic and Cultural Diversity in »التنوع اللغوي والثقافي في فضاء الإنترنت



149

مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية )المجلد ٤4-العدد ١( – 144٧هـ /٢٠٢٦ م، علمية محكمة، جامعة قطر

the Internet (OBDILCI)I )1(، قام فيها بقياس مؤشر حضور اللغات في الإنترنت، وقد خَلُص المرصد إلى أن 

اللغتين الإنجليزية والفرنسية تستأثران برُبع نسبة الحضور بين كل لغات العالم )25%(، وإلى أن اللغة الفرنسية 
تأتي في المرتبة الثانية وفق »مؤشر العولمة السيبرانية«)2(. ولعل الأمر يدعونا للنظر إلى الأمر بجدية أكثر خصوصًا 

إذا ما أخذنا بعين الاعتبار حضورهما اللافت للانتباه لدى المستخدمين العرب للإنترنت.

فيما يتعلق بالمصطلحات المجاورة في القرآن/اللغة العربية؛ فإن ربط المصطلحات العربية بالقرآن تحديدا قائم على  	−
حقيقة أن المفردات المرتبطة بالأسرة وبالرابطة الزوجية في هذا السياق، والمستعملة في اللغة العربية الفصحى، 
وفي أغلب اللهجات العربية المحلية مشرقًا أو مغربًا بلا استثناء؛ إنما تلتقي حول مشترك دلالي يتوافق في حده 

الأدنى مع المدلولات القرآنية للمصطلح نفسه.

العربي«)3(، والثراء  للمعجم  الدلالي  »الغنى  أن هذا  – وبشكل عام–  السابقة؛ نلاحظ  المقارنة الأولية  انطلاقًا من 
بيِٖن﴾ ]الشعراء: 195[، قد مكّننا من إظهار العناصر التالية: ٖ مُّ اللغوي للنص القرآني الذي أُنزلَ ﴿بلِسَِانٍ عَرَبِّ

الإلمام  عن  الافتراضي  التواصل  عالم  على  المهيمنة  الصورة  خطاب  وفي  العولمة  لغة  في  الواضح  الدلالي  العجز   −

أو  التعبير عنها  المسلمة، وعن  الروحي للأسرة  المادي والامتداد  الثراء  ة عن  المعبِّ المعاني والأشكال  بمختلف 
حتى المحافظة عليها، في مقابل ثراء المعجم العربي الذي كانت تستقي منه الأسرة مصطلحاتها المتداولة.

بيننا قد أخفت فوارق واختلافات  التواصل الافتراضي  الميديا على مختلف أشكال  إن الهيمنة شبه المطلقة للغة    −
كثيرة كانت تحملها اللغة الأم )العربية( في ثنايا كلماتها التي كانت فيما مضى حاضرة وبوضوح في المشهد اليومي 
للأسرة المسلمة. وما أحوجنا اليوم إلى إظهار تلك الفوارق وإلى المحافظة عليها! من قبيل الفرق بين مفردتي: 
بين  العلاقة  اختزال  يمكن  إذ لا  »والد/والدة«؛  مفردات: »أب/أم«  بين  بالفرق  »امرأة« و«زوجة« وهو شبيه 
الرجل والمرأة، أو الابن وأبيه... في مجرد الرابطة المكانية أو البيولوجية، كما في لغة الميديا؛ إذ إننا، وبمجرد سماع 
الروابط  36[ ندرك أن  إحِۡسَٰنٗا﴾ ]النساء:  ينِۡ  ﴾ ]النساء: 19[، أو﴿وَبٱِلۡوَلَِٰ بٱِلمَۡعۡرُوفِۚ وهُنَّ  الآيات:﴿وعََشُِ
الأسرية التي نحتاجها اليوم حتى لا تفقد الأسرة المسلمة تماسكها؛ إنما كانت تستمد متانتها من الروابط الدينية 

ومما في مفردات النص القرآني من مضامين روحية.

المادية المصاحبة للغة العربية سيتم التخلي عنها تدريجيا بفعل التخلي الممنهج يوما بعد يوم،  إن تلك المضامين غير 
عن استعمال المفردات الدالة عليها، وهو ما تقوم العولمة بتفكيكه بشكل واضح من خلال التزامن والترابط الوثيق بين 
وسائلها التقنية ولغتها التي تفرض نفسها وأدواتها على مستعمليها، كما لو كان الأمر شبيهًا بالترابط المعهود بين الآلة 

(1)	  "The Observatory of the Linguistic and Cultural Diversity in the Internet". (OBDILCI) https://www.obdilci.org/en
(2)	  "French is a strong second in the cyber-globalization Index, behind English". "The Observatory of the Linguistic and Cultural 

Diversity in the Internet". (Obdilci’s other Projects). https://www.obdilci.org/projects/other

)))	 ميشال شودكوفيتش، بحر بلا ساحل: ابن عربي الكتاب والشريعة، ترجمة: أحمد الصادقي )بيروت: دار المدار الإسلامي، 2018(، ص60.



150

قيم الأسرة المسلمة والتغريب المصطلحي - دراسة تحليلية مقارنة                                                                                                                                                    طارق خليفة

التي نستوردها من مصنعّها الأوروبي، وبين الكلمات الإنجليزية أو اللاتينية المرقومة على أزرارها ومفاتيحها.

ما يمكن أن ينكشف لنا هنا، كمعطًى أولي، هو ذهاب ذلك المخزون الروحي والأفق العلائقي لجملة الروابط  	−

الوجدانية بين مكونات الأسرة المسلمة، مع ذهاب المفردات الدالة عليها والحاملة لها؛ إذ إن الشعوب عادة ما 
تحمل قيمها في كلماتها، وتفكر وتتمثل ذاتها انطلاقا من لغتها. ولعل أبرزها الألفاظ الدالة على الصحبة والمودة 
 ،]21 ]الروم:  إلَِۡهَا﴾  ﴿لّتِسَۡكُنُوٓاْ  القرآنية:  العبارات  قبيل  من  والأهل،  والمرأة  الرجل  بين  المعشر  وطيب 
خِيه١ِ٢﴾ ]الحاقة: 12[، ﴿وَصَحِٰبَتهِۦِ وَبَنيِه٣ِ٦﴾ ]التكوير: 36[، مع اختزال كل 

َ
و«صاحبته« ﴿وَصَحِٰبَتهِۦِ وَأ

العلاقة الزوجية في المقابل، في مجرد العلاقة المكانية أو الحسية في أغلب الأحوال ضمن مفردات كافية لوحدها 
لتأكيد ما ذهبنا إليه.

عبر  ثرائها  من  بعضًا  فقدت  قد  الأسرة،  لمصطلحات  الدلالي  التحول  هذا  من  تَنجُ  لم  نفسها  العولمة  لغة  أن  كما   −

سعيها إلى فرض تجانس المعنى وتماثل الألفاظ، بدءا بمفردة إنسان)1(، ووصولً إلى مفردة عائلة كما في منطوقها 
الإنجليزي: )Family(، أو الفرنسي )Famille( حين مقارنتها بالأصل الاشتقاقي اللاتيني )familia( الذي يدل 
على امتداد في المعنى يرتبط بالعائلة الموسعة بكل من فيها بما في ذلك العبيد. ومن اللافت للانتباه هنا أن الكلمة 
اللاتينية تقترب أكثر من معنى العائلة في الاصطلاح العربي )على خلاف الكلمتين الفرنسية والإنجليزية( حتى 
أننا لنجد الكلمة نفسها وبمنطوقها عينه مُعرّبا )»فاميليا«( في اللهجة التونسية؛ حيث تحيل هي الأخرى على معنى 
العائلة المحافظة والأصيلة)2(: غير أن هذا المعنى نفسه قد لقي، وهو القادم من اللغة الأوروبية الأم، المصير نفسه 

من التضييق في الدلالة والتحول في الاستعمالات. 

− يمكننا القول إن اللغة المعولمة اليوم قد صارت بمثابة المواصلة »للمشروع الاستعماري الغربي«؛ ولكن بوسائل 
Glasman Domi� )ناعمة، وحسبنا في هذا السياق أن نذكّر بدراسة مفهومية مقارنة أقامها دومينيك جلاسمان) 

nique( بين مصطلحي: »العائلة« Famille و»الأولياء« Parents)3( في علاقة بالمدرسة في المجتمعات الغربية. إذ 

تشير الدراسة إلى الفرق الحاصل في التسمية بين المفردتين: ونحن نتحدث عن الابن نفسه، كنا في الماضي نتحدث 
عن العائلة بما هي المحيط الطبيعي لتربية الأبناء، وصرنا في الحاضر نتحدث عن »الولي« )الأب – الجد – الوصي 
على الأبناء؛ كالخال أو العم...(،ومع هذا التحول في التسمية حدث تحول جوهري في عملية تربية الأبناء؛ حتى 
إن صاحب الدراسة قد أشار إلى إمكانية أن يتحول الابن نفسه إلى مربٍّ بشكل أو بآخر لوالديه، وكل ذلك يحدث 

)))	 بالنسبة إلى مفردة إنسان؛ فإن تفكيكًا دلاليًا مقارنًا يمكنه أن يكشف لنا ما يتضمنه المفهوم من تباين دلالي بين استعمالاته في اللغات الغربية ودلالته 

في اللغة العربية؛ في حين أن خطاب الميديا يستعمله للدلالة على الشيء نفسه. عمار قاسمي، »صورة الإنسان بين المرجعيتين الغربية والعربية«، مجلة 
كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، مج36، ع2 )2019م(، ص98-73.

)))	 يستعمل في اللهجة التونسية لفظ »بنت فاميليا« للدلالة على الفتاة الملتزمة بالقيم.

)))	 تجدر الإشارة هنا إلى أن كلمة )Parents(؛ كما في اللغة الفرنسية قد تم التضييق على دلالتها فصارت تشير في سياقات كثيرة إلى من له قرابة مباشرة 

.)parent proche/parent d’élève( ...بالتلميذ مثل؛ الأب، والأم، والعم، والخال



151

مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية )المجلد ٤4-العدد ١( – 144٧هـ /٢٠٢٦ م، علمية محكمة، جامعة قطر

طبعا في إطار تصورٍ أوروبي مركزي قد اختزله في التوصيف التالي: »وبعبارات مغايرة، في إطار المدرسة: تكون 
»الأسَُـرُ« بالنسبة إلى »الأولياء« بمثابة »المتوحشين« بالنسبة إلى »المتحضرين« في أعين المستعمرين«!)1(.

المطلب الثاني: مصطلحات الميديا وعلاقتها ببرمجة الأسرة المسلمة

عالم  في  المتداولة  المصطلحات  أغلب  بها  اتصفت  التي  الواحد  للفظ  والاستعمال  والمعنى  الدلالة  أحادية  أن  يبدو 
الإعلام وفي فضاءات التواصل الافتراضي، وأن ما لقيته من التطويع والتحويل في الاستعمال والتضييق في الدلالة؛ لم 
يكن أمرا تلقائيا عارضا؛ بل هو أمر مقصود فعلً لأجل الحصول على النجاعة القصوى والنتائج المطلوبة، ولعل تلك 
القدرة العجيبة التي اكتسبتها الصورة، مردها نوع من »السلطة الرمزية« التي صارت تمتلكها وسائل الإعلام والتواصل 
على حد عبارة )بيار بورديو(، وهي سلطة »تابعة« ومضاعفة لاِ لأصحابها من نفوذ مادي وسياسي واقتصادي. ويمكننا 
من  السلطة  تلك  يصحب  وما  وبين  جهة،  من  الافتراضي  الفضاء  سلطة  بين  نلاحظه  الذي  الربط  هذا  سياق  في  هنا، 
أشكال خفية وموازية من الهيمنة اللغوية للغات الغربية، أن نستحضر على سبيل الذكر لا الحصر جدولً مقارنًا أورده 
دانيال بيميانتا )Daniel Pimienta( ضمن مؤلّف جماعي أصدرته منظمة اليونسكو بعنوان: »قياس التنوع اللغوي على 
Empowerment في صيغته الإنجليزية باعتباره مفهوما  الإنترنت«، وقد ورد في هذا الجدول ذكر مصطلح »التمكين« 
جديدا مستحدثا في عالم الميديا، فتم التنبيه إلى أنه، داخل الكلمة الواحدة تجتمع كل »معاني: التقبّل، وتحصيل الاستطاعة، 
إضافة إلى تملّك قوة الفعل )أو الاقتدار عليه( من خلال القدرة على القيام به«2. ومنذ تلك اللحظة لم تعد اللغة الإنجليزية 
أو الفرنسية مجرد لغات أو أدوات تواصل وحسب؛ بل صارت لغة العالم الافتراضي ذاته. وقد لا نتمكن ساعتئذ من 
التي نقصدها إلا داخل هذا السياق العولمي، كما قد يصير من الوجيه أيضًا عدم الفصل  اللغوية  الحديث عن المقارنة 
لبقية  العولمية  والبرمجة  والتوجيه  التحكم  مقاليد  امتلاك  على  أصحابها  اقتدار  أمام  والفرنسية  الإنجليزية  اللغتين  بين 

المجتمعات غير الأوروبية.

ولعله قد بات من الضروري هنا، واستنادا إلى ما سبق بيانه، أن نبين بعضًا من وجوه تلك الآلية الخفية التي ارتبط 
مة البارزة التي نلاحظها من خلال المقارنات المصطلحية السابقة كانت بالأساس: ضيق  نا الحاضرة. فالسِّ بها مصير اُسَِ
إحكام  بالإمكان  سيصير  فإنه  والمعنى  الدلالة  موحد  الواحد  المصطلح  يصير  ولّما  المستعملة.  للألفاظ  الدلالي  الحقل 

السيطرة على الثقافات المستهدفة من قبل العولمة بتمكنها من الأمور التالية:

العبارة في الأصل: 	(((

"En d›autres termes, pour l›école, les ‘famille’ seraient aux ‘parents’ ce que, pour le colonisateur, le ‘sauvage’ est au ‘civilisé." 
Glasman Dominique, "‘Parents’ ou ‘familles’: critique d›un vocabulaire générique," Revue française de pédagogie, vol. 100 
(1992), p. 23.
(2)	 Empowerment: "This word unites the sense of receiving and assuming the capability, as well as the notion of acquiring power 

by using it". See: Daniel Pimienta, "Linguistic Diversity in Cyberspace, Models for Development and Measurement," Measur-
ing linguistic diversity on the Internet. (UNESCO publication for the world summit on the information society, 2005). p. 23. 
https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000142186



152

قيم الأسرة المسلمة والتغريب المصطلحي - دراسة تحليلية مقارنة                                                                                                                                                    طارق خليفة

ازدياد القدرة على التوقع: فاللفظ لّما يكون أحادي الدلالة يمكننا أن نتوقع الـتأثير نفسه، أو بعبارة أدق أن نتوقع  	−

وثقافاتهم  لغاتهم  اختلفت  وإن  حتى  والقدر  الكيفية  وبنفس  الجميع  لدى  للكلمة  السيكولوجي  الوقع  نفس 
ووضعياتهم، طالما أنهم يفهمونه بنفس المعنى.

ننتقي  كيف  نعرف  فأن  التحكم؛  على  القدرة  اكتساب  بآخر،  أو  بشكل  تعنى،  التوقع  على  القدرة  اكتساب  إن   −

العالم  و«سفسطائيو«  الجديدة«،  »الخطابة  فن  نمتلك  كيف  نعرف  أن  يعني  الميديا  عالم  في  المؤثرة  المصطلحات 
الافتراضي قد لا يختلفون كثيًرا عن سفسطائيي أثينا: ما دامت الغاية واحدة وهي الربح المادي والتكسب من 
الخطاب ومن حذق أفانين الكلام المؤثر، ولذلك ترانا نستعمل اللفظ نفسه لتوصيف أولئك الذين يكونون اليوم 

بارعين أكثر من غيرهم في التأثير على جمهور الإعلام الجديد فنسميهم »مؤثرين، أو »صانعي محتوى«.

− اكتساب القدرة على تغيير الواقع بحسب ما هو مبرمج له، لأن القدرة على التحكم، وهي المقصد غير المعلن للعولمة 
وللإعلام الجديد، تعنى في النهاية اكتساب القدرة على التحكم في العقول والإرادات والأذواق والسلوكيات، 
يكتسبه  ما صار  آخر غير  دليلا  منا  قد لا تحتاج  أمور  كلها  السياسات، وهي  العام وحتى  الرأي  وعلى صناعة 
الإعلام والفضاء السيبراني من قدرة لا يُستهان بها على خلق الأزمات أو حلها، أو حتى على الإطاحة بأنظمة 
مختلفة  افتراضية  عوالم  بين  قريب،  بتفكك  إيذانا  تترنح  وهي  المسلمة  الأسرة  نلحظ  أن  من  عجب  فلا  ودول، 
المبرمجين الجدد »صالحا« في مجتمع الاستهلاك  يعُد في رأي  لم  الذي  النمط الأسري  تغيير هذا  اتفقت كلها على 

والدعاية والربح.

المبحث الثاني: تأثير لغة العولمة في تفكيك قيم الأسرة المسلمة

لفظ العولمة قد يكون في عموم معناه دالً على هيمنة النموذج الثقافي الغربي على سائر الثقافات »غير الأوروبية«؛ 
وفق مقاييس: المحور/الأطراف، غير أن اللفظ في ثناياه حامل جنينيًا لـ»عولميات« تترافق كلها في مسار التغريب الممنهج 
الذي يسير على دربه العالم المعاصر. ولعلنا نعثر على أوجه مختلفة من تلك العولمة الشمولية التي استبعدت دور الأسرة 
يتم استخدامها على نطاق  العولمة،  التواصل الاجتماعي في عصر  إذ إن »وسائل  الراهن؛  الديني  والمدرسة في الخطاب 
واسع من قبل الشباب... فكان من الطبيعي أن تختزل وسائل التواصل الاجتماعي دور المدارس والأسر في أنشطة تعلم 

الدين«)1(، وتلك الأوجه يمكن محورتها في مسارات ثلاثة كبرى: 

عولمة اقتصادية: قائمة على نشر النظام الاقتصادي الليبرالي الرأسمالي، وفتح الأسواق العالمية على بعضها البعض. 	-

تنصُّ  التي  الكونية  الحقوق والحريات  والتماثل في  الديمقراطي،  السياسي  النظام  عولمة سياسية: وتحديدا عولمة  	-
عليها المواثيق والمعاهدات الدولية، ولا تأخذ هنا الخصوصيات الثقافية بعين الاعتبار. 

)))  روسدالينا بوكيدو وعبيد عبد االله شريف ورحمن مانتو، »رؤية الأقليات المسلمة حول التدين وموقف جيل الشباب في مانادو«، ستودیا إسلامیكا، 

مج27، ع3 )2020(، ص574.



153

مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية )المجلد ٤4-العدد ١( – 144٧هـ /٢٠٢٦ م، علمية محكمة، جامعة قطر

جُعِلت  التي  الأوروبية  وعاداتها  )الإنجليزية(  لغتها  جهة  من  الأولى،  بالدرجة  تعنينا  التي  وهي  ثقافية:  عولمة  	-
لتتماشى مع النظام الاستهلاكي المعمم، ومع قيمه النفعية الربحية بالأساس، والتي لا تُقاس إلا بمقياس النجاعة 

والمال.

فهل يمكننا فعلً فهم هذا المدّ العولمي بأبعاده السياسية والثقافية والاقتصادية على أنه فعِلُ تفكيك مبرمَج لمجتمعاتنا 
العربية الإسلامية؟ إلى أن وصل بنا الأمر إلى حد الخشية على الأسرة من الانحلال، وهي ركيزة المجتمع ونواته الصلبة؟ 
أم أن الأمر يُفصِح عن تفكك تلقائي، صاحَبَ بشكل طبيعي تمظهرات الهيمنة التقنية والاقتصادية للعالم الغربي، وليس 

ثِ عنه من شيء آخر غير وَلعِ المغلوب الدائم بـ »الاقتداء بالغالب«.  في أمر الانحلال الأسري الُمتحدَّ

تقريبًا في  دة  قيمٌ ولغاتٌ وسلوكيات عدة في أسرة بدت مهدَّ الغرب، ترنحت  القادمة من  العولمة  هكذا ومع رياح 
فقدان كل شيء يربطها بماضيها الخاص، وتعاظمت قيم جديدة أبرز ما يميزها ذاتية نفعية براغماتية بلغت حد الأنانية 
قد  بديع،  قيمي  مشهد  في  المشترك،  للعيش  سبيلا  الآخرين  في  التفكير  إلى  بالفرد  تدفع  التي  الإسلامية  القيم  ترفضها 
وَٱلمَۡسَٰكِيِن  وَٱلَۡتَمَٰٰ  ٱلۡقُرۡبَٰ  وَبذِِي  إحِۡسَٰنٗا  ينِۡ  وَبٱِلۡوَلَِٰ اۖ  شَيۡ‍ٔٗ بهِۦِ  تشُِۡكُواْ  وَلَ   َ ٱللَّ التالية: ﴿وَٱعۡبُدُواْ  تستوعبه الآية 
َ لَ يُبُِّ مَن كَنَ  يمَۡنُٰكُمۡۗ إنَِّ ٱللَّ

َ
بيِلِ وَمَا مَلَكَتۡ أ احِبِ بٱِلَۡنۢبِ وَٱبنِۡ ٱلسَّ وَٱلَۡارِ ذيِ ٱلۡقُرۡبَٰ وَٱلَۡارِ ٱلُۡنُبِ وَٱلصَّ

مُۡتَالٗ فَخُورًا٣٦﴾ ]النساء: 36[.
لكن السؤال الذي يعنينا هنا هو: هل بإمكاننا فعلً أن نعثر داخل تلك العولمة الجديدة للمكان والزمان والإنسان عن 
رة نظريا بين العزل الاجتماعي التدريجي للأسرة المسلمة، وبين ما حصل لها من  علامات دالة على وجود علاقة سببية مبرَّ
تغيرات راهنة؟ وهل يمكن اعتبار التبدلات الجوهرية التي أصابت بنيتها اللغوية –بما تحمله من مضامين روحية ودينية 

وأخلاقية وعادات اجتماعية وتصورات–سببًا في فقدان قيمها وانهيارها؟

سنحاول تتبع هذه المسائل في مطلبين أساسيين هما: مقاصد حفظ الأسرة والمجتمع والنوع في واقع الهيمنة اللغوية 
للعالم الافتراضي، وعولمة المكان وتقلص معاني الانتماء في ثقافة العزل الاجتماعي للأسرة

المطلب الأول: مقاصد حفظ الأسرة والمجتمع والنوع في واقع الهيمنة اللغوية للعالم الافتراضي

لا يُفَظ الكل إلا بحفظ أجزائه، والأسَ أجزاء من مجتمعاتها وأممها، كما لا تُفظ تلك المجتمعات إلا بقيامها على 
قوانين وقيم وأعراف وعادات تُنظمها وتحفظها من الاندثار، حفاظًا على النوع والنسل؛ إذ إن »انتظام أمر العائلات في 
البشرية كلها،  العائلةِ من مقاصد الشرائع  الأمة أساس حضارتها وانتظام جامعتها، فلذلك كان الاعتناء بضبط نظام 
وكان ذلك من أول ما عُنيَ به الإنسان المدني في إقامة أصول مدينته بإلهام إلهي رُوعِيَ فيه حفظُ الانتساب من الشك في 

انتسابها«)1(.

)))	 محمد الطاهر ابن عاشور، مقاصد الشريعة الإسلامية )القاهرة: دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع، ط6، 2014(، ص182، 183.



154

قيم الأسرة المسلمة والتغريب المصطلحي - دراسة تحليلية مقارنة                                                                                                                                                    طارق خليفة

ومن هنا صار حفظ النسب من حفظ الأسرة وحفظ الأسرة من حفظ النسل؛ حتى عده الفقهاء من الكليات التي لا 
نزاع في الحفاظ عليها وصونها؛ إذ »لا شُبهة في عده من الكليات، لأنه يُعادل حفظ النفوس«)1(. وفي واقع الهيمنة اللغوية 
القائم بين  اليومي  التواصل  العربية ضمن أشكال  اللغة  للعالم الافتراضي الذي بات يشهد على تراجع ملحوظ لمكانة 
مكونات الأسرة المسلمة؛ فإنه يبدو من الأنسب بالنسبة إلينا أن ننظر في بعض الأطر اللغوية المصاحبة لما صرنا نشهده 

من تفكك تدريجي لبعض الروابط الأسرية، بهدف البحث عن العلاقة الممكنة بين الظاهرتين:

الفرع الأول: الإطار اللغوي المصاحب لتفكك روابط النسب

عن  غريبة  مصطلحات  من  التغير  بهذا  يتصل  ما  وإلى  النسب،  رابطة  لانحلال  المهدد  اللغوي  الإطار  إلى  بالنظر 
المنظومة القيمية الحافظة للنسب والنسل في الأسرة المسلمة، قد تنكشف لنا منظومة مركبة ومتحولة في الآن نفسه، من 
المصطلحات من جهة استعمالاتها ودلالاتها ومخاطرها وهو أمر يدفعنا إلى الاكتفاء بالنظر في بعض التسميات المستعملة 
في الفضاء السيبراني، وهي الوافدة من ثقافة غير ثقافتنا. إن تلك التسميات قد تبدو في ظاهرها مجرد توصيف لوضعية 
مجتمعية معينة، غير أنها قد تنبئ، بمجرد قبولنا بتداولها في أوساطنا الأسرية، بتغير جوهري في منظومة العلاقات داخل 

الأسرة، من قبيل مصطلحات:

المرأة،  إلى  ظاهرها  في  تشير  كانت  وإن  مصطلحات  وهي   :Mèrecélibataire/Single Mother/»العزباء »الأم   −

Legitimating بمعنى ما هذا  أو الفتاة التي أنجبت خارج إطار العلاقة الزوجية؛ فإنها في مجملها قد »تشرعن« 
النوع من العلاقات بين الرجل والمرأة خارج مؤسسة الزواج، مما من شأنه أن يهدد حفظ النسب والنسل على 
اعتياديا حتى اختلطت  المعاصرة قد صار  الغربية  الكثير من الأسر  الذي نشهده في  الوضع  حد سواء. إن هذا 
 :)Maurice Godelier( الأنساب وتفككت الأسرة بشكل تدرجي، وقد تعبر عنه العبارة التالية لموريس غودلييه

»إن وضعية الطفل غير الشرعي قد اختفت من مجتمعاتنا«)2( أحسن تعبير.

− »الثنائي المرتبط« )دون زواج( /Le couple/the unmarried couple: وهو شكل من أشكال العلاقة بين الرجل 

والمرأة، خارج أو قبل، أو دون زواج رسمي، رائج في البلدان الغربية وقد وصفه موريس غودلييه بقوله: »الثنائي 
المرتبط ليس أبدا هو العائلة؛ إذ يشرع الأفراد في العيش مع في شكل ثنائي، ولا يعتبرون أنفسهم في عائلة إلا عند 
اللحظة التي ينجبون فيها طفلا. وغالبًا ما يكون قرار الثنائي بالزواج انطلاقا من حدث الولادة ذاك«)3(. وبالمثل؛ 

)))	 المرجع نفسه، ص90.

(2)	 Maurice Godelier, "Le statut d’enfant bâtard a disparu de nos sociétés," Systèmes de parenté, formes de famille Quelques prob-
lèmes contemporains qui se posent en Europe occidentale et en Euro-Amérique: Revue lacanienne Éditions Érès, n°82010( 3/), 
p. 44. https://doi.org/10.3917/lrl.103.0037

(3)	 "Autrephénomènefondamental: le couple n’estdonc plus la famille. Les individus se mettent à vivre en couple et ne se consi-
dèrentenfamillequ’au moment oùnaît un enfant. C’estsouvent à partir de cette naissance qu’un couple vadéciderou nom de se 
marier." Godelier, Systèmes de parenté, p. 44.



155

مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية )المجلد ٤4-العدد ١( – 144٧هـ /٢٠٢٦ م، علمية محكمة، جامعة قطر

فإن هذه التسمية الجديدة، علاوة على أنها مرفوضة دينا ومجتمعا وأخلاقا في مجتمعاتنا العربية الإسلامية؛ فإنها قد 
تمهد بشكل أو بآخر للتعايش التدريجي مع هذا الوضع غير الاعتيادي. 

الواحد/Lafamille mono-parentale/The Single-Parent Family: وهي شكل جديد من  الولي  الأسرة ذات   −
أشكال العيش في المجتمعات الغربية، يقوم على الوجود منذ البداية وباستمرار، لعنصر واحد من الأسرة: إما 
الأب أو الأم، ومن مخاطر هذا التصنيف الجديد الذي يدل عليه المصطلح، إرباك تصوراتنا المعهودة حول الأسرة 
ومن ثمة تفكيك الأسرة نفسها بمجرد طمس الحدود اللغوية والمفهومية والواقعية بين ما يمكن وما لا يمكن أن 

نطلق عليه تسمية »أسرة«. 

الفرع الثاني: تبعات ومضار تفكك روابط النسب في الأسرة المسلمة 

أما الضرر الحاصل من التفريط في حفظ النسب أو التغافل عنه، فجسيم لا يقتصر على الفرد دون الجماعة بل يمكنه 
والضرر  برمتها.  المدينة  يبلغ  حتى  والأمومة؛  والأبوة  كالأخوة  متانة  الأسرة  أواصر  أكثر  يمس  أن  ذلك  على  علاوة 
الحاصل للنسب، والمؤدي إلى ضياعه، قد يكون إما باختلاطه فلا تُفظ الروابط الرحمية حق حفظها، أو بتهديد النسل 
وقطع مسار التواصل البيولوجي للنوع البشري: لقد حرم الإسلام اختلاط الأنساب بالفصل بين علاقة التبني وعلاقة 
قۡسَطُ 

َ
الأبوة البيولوجية )الوالد/الأب( مع الإبقاء على أواصر الأخوة والاحترام، قال تعالى: ﴿ٱدۡعُوهُمۡ لِأٓباَئٓهِِمۡ هُوَ أ

تمُ بهِۦِ وَلَكِٰن 
ۡ
خۡطَأ

َ
َّمۡ تَعۡلَمُوٓاْ ءَاباَءَٓهُمۡ فَإخِۡوَنٰكُُمۡ فِ ٱلّدِينِ وَمَوَلِٰكُمۡۚ وَلَيۡسَ عَلَيۡكُمۡ جُنَاحٞ فيِمَآ أ ِۚ فَإنِ ل عِندَ ٱللَّ

الشبهات  الشارع في الإسلام على دفع  رَّحِيمًا﴾ ]الأحزاب: 5[، كما حرص  غَفُورٗا   ُ ٱللَّ وَكَنَ  قُلوُبُكُمۡۚ  دَتۡ  تَعَمَّ ا  مَّ
التي يمكن أن تحيط بانتساب الفرد إلى أهله وإلى أسرته قدر الإمكان؛ لأن »في هذه الحالة مضرة عظيمة، وهي أن الشك 
بقاؤه وصلاحه  فيه  بما  عليه  والقيام  عنه  الذبِّ  الباعث عن  الجبلي  الميل  الأصل  من  يزيل  أصله  إلى  النسل  انتساب  في 
وكمالُ جسده وعقله بالتربية والإنفاق على الأطفال إلى أن يبلغوا مبلغ الاستغناء عن العناية ... وهو يزيل من الفرع 
الإحساس بالمبرة والصلة والمعاونةِ والحفظ عند العجزِ، فيكون حفظ النسب بهذا المعنى بالنظر إلى تفكيك جوانبه من 

قبيل الحاجّي«)1(.

المطلب الثاني: عولمة المكان وتقلص معاني الانتماء في ثقافة العزل الاجتماعي للأسرة

قد يكفينا جردٌ بسيط وغير معمّق لبعض المصطلحات الدالة على الانتماء المكاني للأسرة وأفرادها؛ حتى نلحظ وجود 
التغيّ الحاصل في الإطار المكاني للأسرة )المسكن  العائلية وبين  الروابط  علاقة رأيناها ممكنة هي الأخرى بين ضعف 
الانحلال  مشكل  تُعَقّد  قد  تغيرات  وهي  وصداقة(  وجوار  دموية  قرابة  علاقات  من  فيها  يتوفر  وما  والمدينة  والحي 
الأسري، وتأذن بتفكك العلاقات الوجدانية المتينة الواصلة بين الآباء والأبناء، أو الإخوة، أو الأقرباء، وحسبنا لمعرفة 
بعض أوجه هذا الربط الذي أقمناه القيام بمقارنة لغوية بين الحقول الدلالية لمصطلحات الانتماء الأسري الضيق والعائلي 

)))	 ابن عاشور، مقاصد الشريعة الإسلامية، ص90.



156

قيم الأسرة المسلمة والتغريب المصطلحي - دراسة تحليلية مقارنة                                                                                                                                                    طارق خليفة

الموسع والمكاني، كما في الجدول المبين أدناه:

جدول )2(: مقارنة لغوية للفوارق المفهومية والدلالية لمصطلحات الانتماء الأسري والعائلي والمكاني

العربية/اسم/نوع العلاقة اللغة  في  والدلالة  الاستعمال 
الاستعمال والدلالة في اللغة الفرنسيةالاستعمال والدلالة في اللغة الإنجليزيةوالنص القرآني

الانتماء العائلي الموسع
 العائلة بمدلولها»

«الموسع

المعنى  في  تمييز  يوجد  والآل:  الأهل   -
وفي الحقل الدلالي، مع توفر مصطلحات 
العشيرة،  مثل:  المعنى  في  مجاورة  كثيرة 

ذي القربى، الرحم، الرهط

بينهما؛ إذ لا وجود  لتمييز  - لا وجود 
عدا  ما  الآل،  لمصطلح  دقيق  لمرادف 
مصطلح Parents إذا استُعمِل للدلالة 

على القرابة الرحمية

وجود  لا  إذ  بينهما؛  لتمييز  وجود  لا   -
عدى  ما  الآل،  لمصطلح  دقيق  لمرادف 
للدلالة  استُعمِل  إذا   Parents مصطلح 

على القرابة الرحمية

- العائلة والأسرة: يوجد تمييز في المعنى 
وفي الحقل الدلالي

- لا وجود للتمييز بينهما؛ إذ يُعبر عنهما 
إلى  ونحتاج   ،Family واحد:  بلفظ 
 extended قبيل  إضافة توصيفات من 
مشابه  معنى  على  نحصل  حتى 

)extended family(

يُعبر  إذ  بينهما؛  للتمييز  وجود  لا   -
ونحتاج   .Famille واحد:  بلفظ  عنهما 
 élargie قبيل  إلى إضافة توصيفات من 
مشابه  معنى  على  نحصل  حتى 

)Familleélargie(
مصطلحي  تمييز  يوجد  والخال:  العم   -
النص  وفي  العربية  في  بينهما  واضح 

القرآني

إذ  مصطلحي،؛  لتمييز  وجود  لا   -
 ،uncle واحد:  بلفظ  معا  عنهما  يُعبَّ 
بحسب  إلا  بينهما  التمييز  يتم  ولا 
السياق الذي رد فيه اللفظ. أو بإضافة 
و العم،  على  للدلالة   Paternal مفردة 

Maternal للدلالة على الخال

يُعبَّ  إذ  لتمييز مصطلحي؛  - لا وجود 
ولا   ،oncle واحد:  بلفظ  معا  عنهما 
السياق  بحسب  إلا  بينهما  التمييز  يتم 
بإضافة  أو  اللفظ.  فيه  يرد  الذي 
و العم،  على  للدلالة   Paternel مفردة 

Maternel للدلالة على الخال

–ابن/ابنة  العم)ة(  ابن/ابنة   -
الخال)ة(: يوجد لكل علاقة قرابة لفظها 
الخاص بها ولا حاجة للسياق لمعرفة نوع 

العلاقة المقصودة

واحد  بلفظ  العلاقات  كل  عن  فيه   ُ يُعبَّ  -
cousin، ولا يعُرف معناه المقصود منفردًا بل 

في سياق معين يرد فيه

ُ فيه عن كل العلاقات بلفظ واحد تضاف  - يُعبَّ
ولا   Cousin/e المؤنث،  أو  المذكر  صيغة  إليه 
بل في سياق معين  منفردا  المقصود  معناه  يعُرف 

يرد فيه

الجوار
الدلالي  )الامتداد 
لمصطلحات  والقيمي 

الجوار(

العلاقة  على  دالة  مصطلحات  الجار:   -
المكانية والقيمية والدينية بالغير وتربطنا 
)حق  معا  وحق  واجب  علاقة  بالجار 

الجار وحق »الجار ذي القربى«(

في  يُفهم  صار  مصطلح   :Neighbor-
غالب الأحوال في إطار العلاقة المكانية 
وتربطنا  غير،  لا  المكان  يشاركنا  بمن 

بالجار علاقة واجب واحترام فقط

في  يُفهم  صار  مصطلح   :Voisin  -
غالب الأحوال في إطار العلاقة المكانية 
وتربطنا  غير،  لا  المكان  يشاركنا  بمن 

بالجار علاقة واجب واحترام فقط

حاولنا في هذا الجدول أن نقتصر على أهم أصناف علاقات القرابة الرحمية، مع إضافة علاقة الجوار، طلبًا لكشف 
بعض الاختلافات بين بعض مصطلحات الأسرة من جهة المعنى من قبيل الاختلاف الحاصل في المعنى بين مفهومي 
»الأسرة« و»العائلة« فالأخيرة قد تذهب بنا أبعد من العلاقة الأسرية المباشرة. هذا بطبيعة الحال دون ذكر عامل الانتماء 
القبلي أو الجغرافي الذي لا يعنينا كثيًرا وبشكل مباشر في مقارنتنا الحاضرة، على أهميته في زوايا نظر مغايرة، بقدر ما عُنينا 
بالنظر في المصطلحات المرتبطة بالجوار وهي التي تسمح لنا بالنظر في إمكان وجود تحول دلالي في المصطلحات المتصلة 

بالمحيط الاجتماعي للأسرة.
من خلال تلك المقارنة المصطلحية بين مفردات العلاقة الأسرية من جهة الحقل الدلالي والاستعمالات نخلص إلى 
أن تلك الفوارق والتحولات الملاحظة، لم تقتصر على المستوى الدلالي وحسب، بل إنها كانت مصاحبة لتحول قيمي قد 
لا ننتبه إليه، غير إنه متصل، بشكل أو بآخر، بالمصطلحات الوافدة التي فرضتها علينا الميديا، وبما كانت تحمله معها من 

قيم غربية. إنها تغيرات مسّت أهم العلاقات الأسرية وخصوصا منها:



157

مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية )المجلد ٤4-العدد ١( – 144٧هـ /٢٠٢٦ م، علمية محكمة، جامعة قطر

− علاقة الأمومة: لقد غيرت العولمة والعلم في المجتمعات الغربية أشياء كثيرة ترتبط بمفهوم الأم كما هو متداول 

في موروثنا اللغوي والديني حتى أننا صرنا نتحدث عن مصطلح »الأم البيولوجية« تمييزًا لها مثلً عن المتبنيّة، 
وصرنا نتحدث كما في الولايات المتحدة الأمريكية مثلً، وهي التي تسمح بهذا الأمر قانونيا، عن »الأم الحاضنة« 
)surrogate mother(، وهي الأم التي تحمل، بمقتضى اتفاق مسبق بينها وبين »والديه الأصليين« )إن صحت 
لزوجين  للرحم«  كراء  بـ«عقد  يتعلق  الأمر  وكأن  الولادة،  أجل  حلول  حين  إلى  النطفة  حضانة  على  التسمية( 
آخرين غريبين عن الأم التي تلد الجنين! فمن عساها تكون الأم الحقيقية للجنين؟ وإلى مَن يُنسب الابن على وجه 
الحقيقة؟ أم تراه وُلد من أمين اثنين وأب واحد؟ أسئلة كثيرة قد أربكت مفاهيمنا ومصطلحاتنا حتى عجزنا عن 
تسمية الأشياء بمسمياتها المعهودة فلا عادت الأم أما ولا عاد الابن يَعرف إلى مَن يتوجه بالنداء حين يريد أن 

يقول: »يا أمي«!

− علاقة الأبوّة؛ إذ نتج عن اختلاط النسب وعن ظهور أشكال مستحدثة للأسرة ظهور صورة جديدة الأب الذي 

لا يلعب أي دور من أدوار الوصاية على العائلة، أو إنه قد لا يكون موجودا أصلً في الحياة الأسرية، أو مجهولً 
من قبل أبنائه.

الفرع الأول: لغة الاستهلاك وعولمة قيم الأسرة

سعيُ المجتمع الصناعي اليوم حثيث لبلوغ أقصى مستويات الاستهلاك تحقيقا لأقصى أشكال الربح والثروة، ولن 
يحصل ذلك، حسب أبسط أبجديات اقتصاد السوق، دون تحصيلٍ للزيادة في إقبال جمهور المستهلكين على بضائع صاروا 
بفروعه  النفس  يرونها بمنظور غربي ضرورية؛ بل وحيوية أحيانًا؛ حتى استُخدمت في سبيل ذلك آخر نظريات علم 
المختلفة، وعلم الاقتصاد، وعلم الاجتماع؛ ولكن الظاهرة اللغوية لم تكن هي الأخرى بمنأى عن هذا التوظيف الربحي 
للمعرفة الهادف إلى تغيير الأنماط والعادات الاستهلاكية للمجتمعات غير الأوروبية، أما مجتمعاتنا العربية الإسلامية فقد 
كانت بطبيعة الحال في مرمى هذا السعي العولمي إلى إعادة برمجة العقول والأذواق والعادات والكلمات على ميقات غربي 

جديد، فصار الصراع الخفي والمعلن حول الأسرة المسلمة، وهي قاطرة المستقبل والمدرسة الأولى لأجياله اللاحقة.

ضمن تلك السياقات الاقتصادية والثقافية للعولمة، صارت كل العادات المرتبطة بالأسرة هدفًا مباشًرا وغير معلن 
للقابعين وراء الصورة الإعلامية المعولمة، الراغبين في الذهاب بها مباشرة نحو النمط الاستهلاكي الغربي القائم بدوره 
يُتاجر بها وتُقيّم من  أن يصير بضاعة  تقريبًا؛ حتى كاد كل شيء  »بَضْعَنةَ« )Marchandisation( كل شيء  على سياسة 
منظور مادي ربحي: أحلامهم وسعادتهم، أفكارهم، فنونهم، لغاتهم؛ حتى قيم المحبة والتراحم فقد صارت مواضيع 
»دسمة« لبرامج تلفزيونية تُسب بعدد المشاهدين وبـ»عامل التأثير« المرتبط بها، أما العلاقات الأسرية، وحتى الحميمية 
منها، فقد تحولت هي الأخرى إلى مواضيع جالبة لجمهور المشاهدين لـ»البرامج الاجتماعية« ويُتحدّث فيها في العلن، 

بعد أن كان الكثير منها قابعًا وراء جدران البيوت وفي إطار أسري ضيق جدًا.



158

قيم الأسرة المسلمة والتغريب المصطلحي - دراسة تحليلية مقارنة                                                                                                                                                    طارق خليفة

 وبمجرد أن تحولت تلك المسائل الخاصة بين الزوج وزوجته إلى موضوع يُتناقش فيه على الهواء وبحضور الجمهور في 
اء التدريجي وبدأت الممنوعات الاجتماعية تتحول شيئًا فشيئًا من  استوديوهات الفضائيات، بدأت حدود الحياء في الإمِّ
مواضيع نتحرج من الحديث عنها ونرفض سماعها، إلى مواضيع نتحرج من الحديث عنها ونقبل بسماعها، ثم وبعد زمن 
قد يطول أو يقصر–نرجو أن لا نصل إليه–وتحت »القصف الإعلامي للعقول«)1(، تصبح تلك الأسرار العائلية الضيقة 
بدأت  تحديدا  وهنا  الواقع !  في  رؤيتها  استسهال  مرحلة  إلى  للانتقال  تمهيدًا  عنها؛  وبالتحدث  بسماعها  نقبل  مواضيع 
قيم الأسرة المسلمة في التفكك التدريجي تحت ضغط الصورة و«جاذبية« الإعلام الجديد الذي يُغري الكثيرين بإشباع 
الدوافع الفضولية لديهم في الاستماع إلى مشاكل عائلية قد لا تعنيهم أصلً. فما منزلة اللغة والكلام من هذا المشروع 

التفكيكي الذي تنوي العولمة فرضه على القيم الحافظة للتماسك الأسري للأسرة المسلمة؟

وقعُ الصورة على تمثلات الجمهور وسلوكياتهم لا يكاد ينكره عاقل؛ ولكن ماذا لو كان هذا الأثر الذي تحدثه في 
أشكال الوعي مبرمجاً له؟ مثلما وصَف بيار بورديو)Pierre Bourdieu( تلك الظاهرة في قوله: »إن السلطة الرمزية، من 
حيث هي قدرة على تكوين المعطى عن طريق العبارات اللفظية، ومن حيث هي قدرة على الإبانة والإقناع، وإقرار رؤية 
عن العالم أو تحويلها، ومن ثمة قدرة على تحويل التأثير في العالم، وبالتالي تحويل العالم ذاته، قدرة شبه سحرية تمكن من 

بلوغ ما يعادل ما تمكن منه القوة الطبيعية أو الاقتصادية بفضل قدرتها على التعبئة«)2(.

الفرع الثاني: عدالة الأسرة بين عولمة المساواة وقيم الإنصاف

لقد لحقت مصطلحات العولمة، وبشكل ممنهج كل مكونات الأسرة فغيرت مفاهيمها وصُوَرها مع تغيير مسمياتها:

− تغيير صورة المرأة ودورها ومكانتها في الأسرة تحت وطأة الهيمنة الإعلامية للحركة النسوية بالصيغة التي يريدها 
الغرب، لا بالصيغة التي ترتقي بمكانة المرأة بوصفها شريكًا فاعلً وأساسيًا في الأسرة؛ إذ يرى فرانك براينس 
)Frank Briens()3(– وإن كانت الدراسة تذهب في سياق مغاير– أن بعضًا من تلك الأفلام المعروضة في بلدان 
المغرب العربي منذ 1990، والتي شملتها الدراسة، لا تزيد من وضعية المرأة إلا تعقيدا؛ حيث تقدم للمُشاهِد وضعية 
الحركة النسوية على أنها حركة معادية للرجل بشكل عام وعلى أنها ثائرة ضد وضعها كامرأة في بلدان المغرب العربي. 
د )Complexifie/Complexify( دور المرأة  ويرى صاحب الدراسة أن تلك الصورة وبتلك الكيفية من شأنها أن تُعقِّ
ووظيفتها في المجتمعات المغاربية)4(؛ بل وأكثر من ذلك؛ فإن فيلما مثل »La source des femmes«)5( )»مَورِدُ 

الكويت،  والآداب،  والفنون  للثقافة  الوطني  المجلس  المعرفة،  عالم  سلسلة  العقول،  قصف  تايلور،  فيليب  كتاب:  عنوان  من  مقتبس  التوصيف   	(((

ع256، أبريل2000.
)))	 بيار بورديو، الرمز والسلطة، ترجمة: عبد السالم بنعبد العالي )الدار البيضاء، المغرب: دار توبقال للنشر، ط3، 2007م(، ص56.

(3)	 Frank Briens, Représentations des rapports de genre dans les coproductions cinématographiques franco-maghrébines depuis 
1990. [Master] Relations Internationales, Mondialisations et interculturalités, Laboratoire de recherche: Arènes UMR, Etudes 
sur le genre )Renne :Université Rennes 2, 2021(. p. 120.

(4)	  Ibid., pp. 121-123.

 Radu( فيلم فرنسي عرض في مهرجان كان عام 2011. من إخراج المخرج الفرنسي الروماني الأصل رادو ميهايلينو :’La Source des femmes‘ 	(((

https://www.youtube.com/watch?v=Fsx94jI9-04:رابط المقطع الدعائي للفلم ،)Mihaileanu



159

مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية )المجلد ٤4-العدد ١( – 144٧هـ /٢٠٢٦ م، علمية محكمة، جامعة قطر

النساء« أو »عين النساء«(، يُـقدم لنا »الجنسانية بوصفها وسيلة للصعود الاجتماعي«)1(؛إذ لم تعد العلاقة الجنسية، 
حقا زوجيّا؛ بل صارت، وبالشكل الذي يقدمه الفيلم، وسيلة »ناجعة« لاحتجاج للمرأة على الرجل، ولإيصال 

صوتها حتى إلى البرلمان، و«للتعبير« بمضامين غربية معولمة!

فقائم على  المسلمة،  المرأة في الأسرة  التغيّ الحاصل في واجبات وحقوق ومكانة ووظيفة  اللغوي لهذا  أما الإطار   
الحضور المكثف لمصطلحات، وإن كانت في منطوق بعضها عربية، من قبيل مصطلحات التحرر )الحرية الجسدية المدفوع 

بها إلى أقصى معانيها( والمساواة بين الرجل والمرأة )في الفضائل والرذائل على حد سواء(.

الإنصاف، كما سنتبين  العدالة،  المساواة،  قبيل مصطلحات:  من  العدالة الأسرية  الدالة على  المصطلحات  تغيير  	−

ذلك من الجدول التالي:

جدول )3(: التحول الدلالي لبعض المصطلحات المتصلة بالحقوق والحريات للأسرة المسلمة

بالأسرة، المصطلح الأجنبي – المعنى الاصطلاحي –المعنى القرآنيالمصطلح المرتبطة  والاستعمالات  السياقات  بعض 
الغالبة في الخطاب الإعلامي –السيبراني

المساواة

 Equality -
على  الحصول  بمعنى  عام  بشكل  تُفهم  الاصطلاحي:  المعنى   -
الإلزام  مع  والامتيازات،  والثروة  الحق  من  المقدار  نفس 
بنفس الواجبات دون تفاوت، ولا تفاضل، ولا تمييز في كل 

الأحوال والكيفيات والوضعيات.
﴾ ]الكهف:  دَفَيِۡ ٰٓ إذَِا سَاوَىٰ بَيَۡ ٱلصَّ - المعنى القرآني: ﴿حَتَّ
بين  الكمّي  التكافؤ  معنى  هنا  المصطلح  يفيد  وقد   ،]96

الطرفين.

- المساواة بين الجنسين
- المساواة في الميراث

- المساواة في الحقوق والواجبات

الإنصاف

Equity/Équité -
بين  اللامتكافئ  التمييز  هو  والقرآني:  الاصطلاحي  المعنى   -
في  التفاوت  بحسب  التصحيحية  للعدالة  طلبًا  الأفراد 

الوضعيات والقدرات والاحتياجات.

- يُتناوَلُ المفهوم غالبًا في وسائل الإعلام والفضاء 
الافتراضي في سياق إنصاف المرأة دون الرجل.

العدالة
 Justice/Justice -

العام على معنى إعطاء  المعنى الاصطلاحي: تفهم في معناها   -
الأطر  بحسب  إنصافًا،  أو  مساواةً،  إما  حقه:  حق  ذي  كل 

والوضعيات.
وبمعنى  المساواة،  بمعنى  المفردة  استُعملت  القرآني:  المعنى   -

الإنصاف؛ باعتبارها صفة عامة ضدها الظلم والجور.

– غالبًا ما يتم تناولها في سياق سياسي، وإذا اتصلت 
بالأسرة يُقصَدُ بها المساواة دون الإنصاف.

دالّ على  بل وحتى خارجها،  الرجل والمرأة في الأسرة؛  العلاقة بين  نتحدث عنه في  العدالة كما  لقد صار مصطلح 
معنى المساواة وحسب، وتم فيه استبعاد معنى الإنصاف، رغم أن شعارات الإنصاف بوصفه شرطا لازما من شروط 
تطبيق العدالة لم تغِب عن سياقات كثيرة مغايرة نتناول فيها علاقة الرجل بالمرأة )السياسة، الرياضة، قوانين الشغل( حتى 

(1)	  Briens, Op. cit., p. 123.



160

قيم الأسرة المسلمة والتغريب المصطلحي - دراسة تحليلية مقارنة                                                                                                                                                    طارق خليفة

ارتبطت العدالة الأسرية في خطابات الميديا بالمطالبة بالمساواة بين الرجل والمرأة في كل شيء بلا استثناء: المساواة في الميراث، 
في الأدوار الأسرية والوظائف، وفي الأملاك )كما في نظام الاشتراك في الأملاك المطبق في بلدان المغرب العربي مثلً( حتى 
صار مفهومُ قِوامة الرجل على المرأة )ولو في معناه المباشر الذي يُفهم على معنى تحمّل أعباء الأسرة وأفرادها( مفهوما 
»متعارضا« مع المرجعية الحقوقية والقانونية المحددة للحقوق والحريات في الأسرة وخارجها على حد سواء، أمام ضغط 
القوى الليبرالية العالمية ذات النفوذ السياسي والاقتصادي خاصة، تحت عناوين الحرية والعدالة وحقوق الإنسان ونشر 
الديمقراطية؛ حتى انتفت الحدود الفاصلة بين مصطلحات اختلفت في دلالاتها فأربكت تصوراتنا الخاصة حول الأسرة 

وتركيبتها وحول جملة الحقوق والحريات المتصلة بها.

الفرع الثالث: عادات الأسرة وتغريب الحَكي والمكان

قد يلحظ المتأمل اليوم – في عادات الأسرة المسلمة – وجود تغيّ ما قد حصل بالفعل، وقد نختلف في الحكم حول 
درجة هذا التغيّ أو في مدى خطورته؛ لكننا نكاد نتفق حول الإقرار بأنه بات من قبيل الأمر الواقع، بمجرد إقامة مقارنة 
بسيطة بين الماضي والحاضر. غير أننا نبقى، رغم ذلك، في حاجة إلى طرح السؤال المهم: حول ما إذا كانت توجد علاقة 
ما، بين هذا التغير الحاصل في عادات الأسرة وبنيتها، وبين الهيمنة اللغوية للغات العالم الافتراضي، وحول ما إذا كانت 
التدريجي للأسرة المسلمة. نذهب في سياق الإجابة عن هذا السؤال، إلى  التغريب  اللغات نفسها جزءًا من فعل  تلك 
النظر في أهم العادات الأسرية المرتبطة بهذا التغير، وهي عاداتٌ على الرغم من اختلاف سياقاتها القيمية، والاجتماعية 

والسلوكية والثقافية... تبقى متصلة بشكل أو بآخر بالظاهرة اللغوية في ثوبها الجديد، الافتراضي والمعولم:

• عادات الزواج ودور الصورة في تغريبها: جرى الانتقال من نمط زواج تقليدي يتمحور حول قيمة الزواج نفسه 

من منظور ديني اجتماعي نفسي إلى نمط احتفالي غلبت عليه النماذج الاستهلاكية، وهو نمط جديد عمل الفضاء السيبراني 
على تشكيله في الوعي الجمعي بواسطة نماذج افتراضية للحياة السعيدة، وللرفاه وللعائلة... وهي نماذج تمت صياغتها 
الزواج  لقد صار  إلينا.  بنقلها  الصورة  تكفلت  بمفردات غربية غريبة عن أسرنا،  لغوي جديد  إطار  والتعبير عنها في 
أمرا مكلفا يثقل كاهل الشباب المقدمين عليه مما نتج عنه عزوف نسبة هامة عن الزواج لعدم الاستطاعة )الانتقال من 

»الجوهر إلى المظهر« بحسب عبارة إريك فروم في كتابه: الإنسان بين الجوهر والمظهر()1(.

أما الإطار اللغوي لهذا الحدث الجوهري في بناء الأسرة؛ فيتمثل في جملة من المفاهيم المتداولة في الوسط الاجتماعي 
والحافة بالطقوس الاحتفالية للزواج، وهي غربية في مضامينها؛ حتى وإن كانت في منطوق بعضها عربية، من قبيل: 
التأسيسية للأسرة(؛ حيث ذهبت بها العولمة الاستهلاكية إلى أبعد ما يمكن  اللحظة  بالزواج )وهي  عادات الاحتفال 
الاستهلاكية  العادات  من  للكثير  التدريجي  الفرض  إلى  الانتقال  تم  إذ  الأولى؛  النواة  تلك  بناء  عُسر  من  إليه  الذهاب 

)))	 إيريك فروم، الإنسان بين الجوهر والمظهر، ترجمة: سعد زهران، سلسلة عالم المعرفة، المجلس الوطني للثقافة والفنون والآداب، الكويت، ع140، 

.1989



161

مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية )المجلد ٤4-العدد ١( – 144٧هـ /٢٠٢٦ م، علمية محكمة، جامعة قطر

والمظاهر الاحتفالية غير الضرورية على أنها ضروريات لا يمكن الاستغناء عنها مما أثقل كاهل الشباب المقدمين على 
الأسرية  المشاريع  لرسم  التخطيط  من  الشباب  حلم  تحول  حتى  الأسرة؛  بناء  لتكاليف  المادي  السقف  ورفع  الزواج 
المستقبلية إلى مجرد الحلم بتجاوز عقبة مصاريف احتفالات الزواج دون تداين أو إرهاق للعائلة الموسعة التي بدأت هي 

ذاتها في الانسحاب التدريجي بعدما لحق تلك العلاقات من تفكك، وهو الأمر الذي نتج عنه:

عزوف الشباب عن الزواج؛ بسبب الكلفة الباهظة للزواج. 	−

ارتفاع نسبة تأخّر سنّ الزواج بشكل ملحوظ خصوصًا في الفئات محدودة الدخل.  	−

العلاقات الجنسية خارج إطار الزواج؛ وما ينتج عنها من عقوبات قانونية؛ إن وُجِدت وإن طبِّقت ففي الكثير  	−

من البلدان العربية تبقى تلك القوانين التي من المفروض أن تحمي التماسك الأخلاقي والأسري والاجتماعي، 
مجرد نصوص قانونية غير معمول بها على أرض الواقع، خصوصًا تحت ضغط منظمات حقوق الإنسان والهيئات 

الدولية الغربية التي تحاول فرض فهم مخصوص للحرية.

− ارتفاع عدد الأطفال الذين تم إنجابهم خارج إطار الزواج في دول عربية كثيرة صارت لا تنظر إلى تلك الظاهرة 
إلا من زاوية الأطفال بوصفهم ضحايا – رغم أن هؤلاء الأطفال هم ضحايا بالفعل-في حين أنه يتوجب علينا 
النظر إلى المشكل من زاوية شمولية تأخذ بعين الاعتبار الانهيار التدريجي للقيم ولمؤسسة الزواج قصد التوقي 

من نتائجها تلك.

• عادات السكن؛ إذ تم الانتقال وبشكل كاد يكون نهائيا إلى نموذج السكن الأسري الفردي الأفقي والعمودي، مع 

التخلي عن نموذج السكن العائلي الجماعي التقليدي؛ حيث كان السكن الواحد يضم أكثر من عائلة يتواجد فيها 
الجد والجدة والعم والأخ والأخت وأبناء العمومة، وكانت الروابط الأسرية أكثر حميمية ومتانة.

والإطار اللغوي الذي يبين التغير يمكن أن نشير بموجبه إلى الفروقات التي أصبحت موجودة بين مصطلحات: 
»دار«  مفردات  بين  المحلية  العربية  اللهجات  بعض  في  مثلً  كالفرق  أو  وبيت،  ومسكن،  دار،  وأسرة،  عائلة، 
و«غرفة« و«بيت« وَ«حُوشْ« )اللهجة التونسية مثلً والتي تستعمل مفردة: »حوش عربي« للدلالة على المسكن 

التقليدي الذي تسكنه أكثر من »أسرة نواتية« واحدة(.

ضت كلِماتُ الصورة حكايات الجدة؛ إذ تمتّ الاستعاضة عن الحَكي كلامًا بالحَكي صورةً،  • عادات تربية الأبناء: عوَّ

إلى الأحفاد:  قيم الأجداد  تُنقَلُ عبره  الذي  فالتواصل بين الأجيال وهو  المرئي،  بالحكي  السردي  وعن الحكي 
كقيم المحبة والمودّة والتراحم والتخلق الحسن؛ تنتقل إلى الأطفال في كلمات وشخوص رمزية أبطالها من مأثورنا 
الموروث: الديني والثقافي والتاريخي الخاص. أما اليوم فقد سكتت الجدة عن الحكي، واختفى أبطال الأخلاق 
ث عنهم في حكايا الماضي الذي كنا نفخر به، وحلّت الصورة المرئية محل  والكرم والشجاعة وحب الخير الُمتحدَّ



162

قيم الأسرة المسلمة والتغريب المصطلحي - دراسة تحليلية مقارنة                                                                                                                                                    طارق خليفة

 ،)1()Debray Régis( الكلمة المنطوقة، و»عوضت كلمة البصر كلمة التفكير والفهم« على حد قول ريجيس دي براي
فصار أطفالنا يتحدثون عن أبطال أفلام الكرتون وصارت للشجاعة مفردات وشخصيات لا تمتّ بصلة حتى 
للثقافة القادمة منها. ومن هنا تحديدا تبدأ الأسرة في الانسحاب من المشهد القيمي والتربوي للطفل المسلم، وتبدأ 

معها حكاية الهيمنة الثقافية، و«صناعة العقول« الُمبرمَج لها بإحكام وبعنايةِ آخر المكتشفات العلمية.

العادات الاجتماعية للأسرة: وهي عبارة عن جملة من السلوكيات التي يحافظ المجتمع من خلالها على تماسكه    •
اليوم  صار  ذلك  فكل  الأفراح،  وألعاب  الحي،  وألعاب  الأقارب،  وزيارة  المريض،  وعيادة  المعايدة،  كعادات 
العادات بشكل  القيام ببعض تلك  افتراضيا، مع الانتقال إلى ما يشبه الاتفاق أو الإجماع الضمني على تفضيل 
الفعلية  الزيارات  عن  وتغنينا  كافية  صارت  الافتراضي  الفضاء  عبر  مثلً  والأقارب  الأهل  فمعايدة  افتراضي، 
»المرهقة«!فقد صارت بعض الكلمات المستحدثة وبعض الإشارات والرموز والصور والتعابير... المتفق افتراضيا 
على مدلولها في فضاء التواصل الاجتماعي، قادرة بمفردها على أن تلعب دور اللقاء الحميمي والودّي مع الأهل 

والأقارب، وهو ما من شأنه أن يضعف الروابط الاجتماعية بشكل عام والأسرية منها بشكل خاص.

المبحث الثالث: الحلول الممكنة لحماية اللغة وإصلاحها في سياق الأسرة المسلمة

يبدو أن أي اقتراح حلول للأزمة التي ألمت بالأسرة المسلمة؛ إنما يبدأ وبكل بساطة بالتفكير فيما يكون ممكنا منها، 
فافتراض إلغاء التيار العولمي قد يبدو حلا طوباويا بالنظر إلى تجذره واكتساحه الواسع. وعلى هذا الأساس فإنه لا محيص 
لكل دارس لوضع الأسرة المسلمة من تقييم وضع العولمة الحاضرة بمنطق الأمر الواقع الذي يتهدد مركزيات الهوية، ولا 
يتعلق الأمر هاهنا بمنطق الرفض الكلي، ولا حتى بمنطق القبول اللامشروط لكل ما صارت تُليه علينا »ديانة السوق« 

نا. من أنماطِ عيشٍ وسلوك وتفكير وقيم غريبة عنا غربة اللغة التي تنطق بها تلك العولمة الوافدة على أسَِ

الحلول التي قد تسمح بحماية ما يمكننا الإبقاء عليه  وبناءً على ما تقدم؛ فإنه بإمكاننا تتبع بعض الآليات واقتراح 
من توازن أسري ضروري في زمن الهيمنة الإعلامية والمعلوماتية على كل تفاصيل مشهدنا اليومي المعاصر، فمنها ما هو 
متصل باللغة نفسها، ومنها ما هو مرتبط – إضافة إلى ذلك–ببعض الفضاءات المرتبطة بالأسرة بشكل مباشر كالمدرسة 

بفضائها المكاني وشخوصها ومناهجها، والفضاءات الترفيهية، والتسويقية، والإعلامية.

كما أن تلك الحلول التي نراها ممكنة، ترتبط، وإن بكيفيات مختلفة، بنِسَِب التغيّ الحاصل في مختلف الأمكنة المحيطة 
أيضًا  الأمر  يرتبط  كما  استعمالها،  على  المراهنة  يتعين  مصطلحات  من  بها  يتصل  وما  المعاصر،  العربي  عالمنا  في  بالأسرة 

بالوسائط التواصلية تسهيلً لهذا الأمر وتمهيدًا لاستقلال لغوي يكون بداية لاستقلال قيمي أسري ومجتمعي.

)))	 ريجيس دوبري، حياة الصورة وموتها، ترجمة: فريد الزاهي )الدار البيضاء: دار إفريقيا الشرق،2002(، ص289.



163

مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية )المجلد ٤4-العدد ١( – 144٧هـ /٢٠٢٦ م، علمية محكمة، جامعة قطر

المطلب الأول: أهمية المراهنة على المصطلح

غالبًا ما يكون الخير–كما عهِدناه في قيمنا وديننا–على هيئة فعل؛ ولكن يمكن أن يكون في شكل كلمةٍ أيضًا، إنه قول 
وفعل في آن، كبّر الوالدين يمكن أن يكون كلامًا و﴿قَوۡلٗ كَرِيمٗا٢٣﴾ ]الإسراء: 11[، والإثم والأذى فيهما أيضًا قسط 
وافر من صنوف القول والكلام، فـ»إن العبد ليتكلم بالكلمة من رضوان الله لا يلقي لها بالً يرفعه الله بها درجات، وإن 
العبد ليتكلم بالكلمة من سخط الله لا يلقي لها بالً يهوي بها في جهنم«)1(. ولو لم تكن للكلمة قيمة وأثر لما بُدئ بها 
الخلق، ولما أخذت الكلمة الإلهية »كُن« تلك المنزلة الإيجادية التي يتحول بموجبها الشيء من العدم المحض إلى مرتبة 

الوجود بأمر موجده الذي قال له: »كُن« فكان.

 وعليه؛ فإن أمة فقدت كلماتها ستفقد قدراتها وهويتها بلا شك؛ إن عاجلً أو آجلً، لو لم تُسارع بالتفكير في الحلول 
يبدأ من محاولة  الممكن  فإن الحل  أيضًا؛  أو غياب مصطلحاتها الخاصة. وبناء على ذلك  المتصلة أساسًا بمدى حضور 

استعادة الثراء اللغوي الذي بدأ في الاختفاء تدريجيا من الفضاء الافتراضي كأن يكون الأمر مرتبطا مثلً بـ:

الحرص على إعادة ضخّ المصطلحات المتروكة في خطاب الميديا وفي الفضاء السيبراني وتكثيف استعمالاتها حين  	-
تعتمدها  التي  الآلية  نفسها  وهي  مسبقا،  لها  ومبرمج  واضحة  استراتيجية  ووفق  بالأسرة  تتصل  لمسائل  تناولنا 
القرآن  التي يختص بها  الوافدة. ونقصد أساسًا وخاصة تلك المصطلحات  العولمة لفرض مصطلحاتها الجديدة 

وتنفرد بها اللغة العربية بحسب ما حاولنا بيانه في الجدول عدد 01.

المستقبل، من خلال الحضور  أجيال  بالمراهنة على  السيبراني  الفضاء  المنسية في  المصطلحات  إحياء  ضرورة ربط  	-
المكثف لتلك المفردات، وبمضامينها الأصلية، في برامج ترفيهية، أو تثقيفية، أو تعليمية دراسية، أو برمجيات وألعاب 

إلكترونية... هدفها الأساسي إعادة إحياء لغتنا المنسية، عملا بالقاعدة القائلة »علّم الأطفال وهم يلعبون«. 

- الدفع بحركة الترجمة نحو هذا المسار، وذلك بالتخلي مثلً عن الترجمة الحرفية واستبدالها بترجمة المعنى التي تسمح 
لنا بإدخال تلك المصطلحات التي نهدف إلى إعادة إحيائها وإعادة إدماجها في المنطوق اليومي للأسرة، في العالَمين 

الافتراضي والواقعي على حد سواء.

- المراهنة على دور الرأي العام، وإن بكيفية مخصوصة وشروط معينة، سنسعى إلى توضيحها في العنصر الموالي لهذا.

المطلب الثاني: الرأي العام وواقع الأسرة المسلمة

إن »إمبريالية التلفزيون والإمبريالية الدولية لا يواجهها سوى اختراع حديث واحد أوجدته المجتمعات الديموقراطية 
الحديثة، وهو الرأي العام – تقول منى فياض –وإن أهم ما يمكن أن يواجه الفساد المتفشي عالميا، ولو على درجات، هو 

كثير،  ابن  دار  6478)دمشق–بيروت:  رقم:  حديث  اللسان،  حفظ  باب  الرقاق،  كتاب  البخاري  صحيح  الجعفي،  البخاري  إسماعيل  بن  محمد   	(((

1423هـ/2002م(، ص1612. 



164

قيم الأسرة المسلمة والتغريب المصطلحي - دراسة تحليلية مقارنة                                                                                                                                                    طارق خليفة

الرأي العام«)1(. هكذا راهنت صاحبة الدراسة على اعتماد نفس الآلية التي اعتمدتها العولمة في تفكيك بنية المجتمعات غير 
الأوروبية في مواجهتها بها. غير إن تلك المراهنة على مفهوم الرأي العام وبتلك الكيفية، بوصفها سبيلا ممكنا للخلاص 

من منطق العولمة الاستهلاكية المعممة، قد لا تبدو ذات مقنع للأسباب التالية:

- أن المراهنة على الرأي العام حلّ ممكنا لنتجاوز الهيمنة العولمية والإعلامية على الوعي الأسري والفردي، لا شك 
وأنها تنطلق من مبدأ الأمر الواقع، فهيمنة الرأي العام في كل فضاءاتنا اليومية سواء كانت الافتراضية منها أو 
الواقعية، قد صارت حدثا جليا وظاهر الحضور والتأثير بشكل لا يمكننا البتة إنكاره، وهو أمر يتوجب علينا 

تثمينه لأن الحل الأكثر واقية في رأينا يبدأ من هنا.

غير أن هذا الرأي العام الذي نراهن عليه وبتلك الكيفية عينها، ودون وضع محاذير لا محيص من التنبيه إليها،  	−
قد يبدو حلا غير مجدٍ، لأنه )الرأي العام( هو نفسه نتاج عولمي، وهو آلية من آليات الهيمنة السيبرانية الراهنة على 
كيفما شاءت  المقاس وتشكله  تقده على  أن  بإمكانها  فإن الأخيرة  للصورة؛  بطبعه  تابعٌ  والسلوك، ولأنه  الوعي 
بصور صارت اليوم قادرة على فعل كل شيء حتى على الإطاحة بأنظمة ودول برمتها، فهل نراها تجد ذات العناء 

في استبدال رأي عام بآخر، أو في تطويعه وتوجيهه؟ 

أن المراهنة على الرأي العام قد لا تبدو في رأينا حلا وجيها إلا إذا رافقتها، وبالتوازي ضرورة استراتيجية واضحة  	−

في بناء منظومة اصطلاحية لغوية مغايرة يكون هدفها الأساس إعادة إحياء الموروث اللغوي الثري ومن خلاله 
ماضيها  في  المتأصلة  المفردات  تلك  معها  ستحملها  التي  والدينية  والروحية  القيمية  للمنظومة  الاعتبار  إعادة 

وماضينا الخاص، بمجرد عودتها إلى الاستعمال بمعانيها ومضامينها الأصلية والأصيلة.

ولهذا؛ فإنّ وصل هذا الذي يمكن وسمه بـ«الرأي العام اللغوي« الجديد بعالم الميديا والصورة– إنقاذا لما يمكن إنقاذه 
من مكونات الأسرة المسلمة المتأزمة– قد لا يكون حلً جذريًا أو نهائيًا؛ ولكنه يمكن أن يكون جزءًا من الحل الذي 
يجعلنا نأمل في أنسنة المكان من جديد وفي عودة الروح إلى أسرة لن تنعم بحاضرها ما دامت تحيا بذاكرة قصيرة منبتّة عن 

منابتها الأصلية.

خاتمة

في  التغير  وبين  الإعلامي،  الخطاب  على  الغربية  اللغوية  الهيمنة  بين  الارتباط  صورة  مباحثها  في  الدراسة  تتبعت 
بنية وهيئة الأسرة المسلمة بافتراض وجود علاقة أساسها ترابط سببي حاصل، من خلال تحليل المفردات والمضامين 
سياقات  ضمن  الاجتماعي  السلوك  ويوجّه  الثقافية،  بالتحديات  يحيط  أسري  وعي  بناء  محاولة  في  إسهامًا  الإعلامية؛ 

منسجمة مع الهوية الإسلامية.

»العولمة والثقافة«، موقعالإسكوا، اللجنة الاقتصادية والاجتماعية لغربي آسيا التابعة للأمم المتحدة، 2005/12/19،  )))	 منى فيّاض، 

https://www.unescwa.org/sites/default/files/event/materials/19dec05fayyad.pdf.26ص



165

مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية )المجلد ٤4-العدد ١( – 144٧هـ /٢٠٢٦ م، علمية محكمة، جامعة قطر

وقد توصلت الدراسة إلى التالي: 

أولً: النتائج

المركبة  العلاقة  الثقافية والمجتمعية في عمومها، والأسرية في خصوصها، من جهة  الظاهرة  بالفعل فهم  يمكننا  	−

هو  السبب  يكون  أن  نستبعد  لا  حيث  الدائرية«؛  )السببية(  يَّة  العِلِّ بـ«مبدأ  يسمى  ما  وفق  اللغوية؛  بالظاهرة 
ذاته نتيجةً، بمعنى أن نفكر في السبب على أنه يمكن أن يكون – بشكل أو بآخر –نتيجة للظاهرة التي نحاول 
نتيجة  اليومية  دراستها؛ فلا نستبعد إمكانية أن تكون الهيمنة السيبرانية والإعلامية للّغات الأجنبية على حياتنا 
لتغريب الأسرة المسلمة، وسببًا لها في آن. وعليه؛ فإنه يتعين علينا أن نعمل، قدر جهدنا، على توضيح تلك العلاقة 

الارتدادية بين السبب والنتيجة لعل الأمر يساعدنا فيما بعد في التفكير فيما يمكن أن ينفعنا من حلول. 

المقارنة  محاولة  الحاصلة–من  الراهنة  التحولات  جهة  من   – المسلمة  الأسرة  هوية  عن  الحديث  يبدأ  أن  يمكن  	−

اللغوية  المفردات  اللغوي، وبين  الثقافي  الموروث  التي كانت متداولة داخلها في  المفاهيم والتصورات  بين جملة 
في  الحاصلة  الفوارق  تشخيص  من  ننا  يمكّّ أمر  وهو  قيمها،  عليها  وتؤسس  معانيها  منها  تستقي  التي  الحاضرة 

المفاهيم والمفردات المرتبطة بالأسرة بين الماضي والحاضر.

يفرض الفضاء السيبراني– بوصفه فضاءَ تواصُلٍ عابر للقارات والحدود – نفسه على مستعمليه بنفس الأدوات  	−

أدواته  جملة  مستعمليه  على  يفرض  صار  بل  آفاقه؛  في  نتواصل  افتراضي  فضاء  مجرد  ليس  وهو  والمصطلحات 
ومصطلحاته وقيمه، فاللغات الوافدة إلينا مع الألياف الضوئية Fiber cable ما هي إلا وجهٌ من وجوه التحويل 
الناعم والتدريجي لبنية المجتمعات غير الغربية، وقيم الأسرة المسلمة لا تشذ هي الأخرى عن هذا السياق المعولَ.

ثانيًا: التوصيات

توصي الدراسة بضرورة الاهتمام بالتلقي الإعلامي، ولعل المراهنة على تفعيل ما وسمناه في الدراسة بمشروع »الرأي 
العام اللغوي« الجديد، قد يبدو بالفعل حلًّ ممكناً من جهة واقعيته ومن جهة نجاعته في آنٍ؛ إن جرى الالتفات إليه من 

قبل جميع الفاعلين في الحقول الإعلامية والاجتماعية والدينية.



166

قيم الأسرة المسلمة والتغريب المصطلحي - دراسة تحليلية مقارنة                                                                                                                                                    طارق خليفة

المصادر والمراجع

أولً: العربية

البخاري، محمد بن إسماعيل. صحيح البخاري. تحقيق: محمد زهير ناصر. بيروت: دار طوق النجاة،1442هـ.

بورديو، بيار. الرمز والسلطة. ترجمة: عبد السالم بنعبد العالي. الدار البيضاء: دار توبقال للنشر، ط3، 2007م.

ــــ. التلفزيون وآليات التلاعب بالعقول. ترجمة: درويش الحلوجي. دمشق: دار كنعان للدراسات والنشر والخدمات 
الإعلامية،2004م.

بوكيدو، روسدالينا، وشريف عبيد عبد االله ومانتو، رحمن. »رؤية الأقليات المسلمة حول التدين: موقف جيل الشباب 
https://doi.org/10.36712/sdi..596-551ص )2020م(،  ع3  مج27،  إسلامیكا،  ستودیا  مانادو«.  في 

v27i3.12705

ابن حزم الأندلسي، علي بن أحمد. الإحكام في أصول الأحكام. تحقيق: أحمد محمد شاكر. بيروت: دار الآفاق الجديدة، 
ط2،1983م. 

ابن خلدون، عبد الرحمن. مقدمة ابن خلدون، تحقيق عبد الله الدرويش. دمشق: دار يعرب للنشر، 2002م.

ابن عاشور، محمد الطاهر. مقاصد الشريعة الإسلامية. القاهرة: دار السلام للطباعة والنشر والتوزيع والترجمة، ط6، 
.2014

دوبري، ريجيس. حياة الصورة وموتها. ترجمة: فريد الزاهي. الدار البيضاء: إفريقيا الشرق،2002م.

المدار  دار  بيروت:  الصادقي.  أحمد  ترجمة:  والشريعة.  الكتاب  عربي  ابن  ساحل:  بلا  بحر  ميشال.  شودكوفيتش، 
الإسلامي،2018م.

المتحدة  للأمم  التابعة  آسيا  لغربي  والاجتماعية  الاقتصادية  اللجنة  الإسكوا:  موقع  والثقافة«.  »العولمة  منى.  فياض، 
https://www.unescwa.org/sites/default/files/event/materials/19dec05fayyad.pdf .)2005م(

قاسمي، عمار. »صورة الإنسان بين المرجعيتين الغربية والعربية«. مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، مج36، ع2 
 https://doi.org/10.29117/jcsis.2019.0217 .98-732019م(، ص(

ثانيًا: 
References 

Al-Bukhārī, Muḥammad ibn Ismāʻīl. Ṣaḥīḥ al-Bukhārī (in Arabic). Taḥqīq: Muḥammad Zuhayr Nāṣir, 
Beirut: Dār Ṭawq al-Najāh, 1st ed., 1442AH.



167

مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية )المجلد ٤4-العدد ١( – 144٧هـ /٢٠٢٦ م، علمية محكمة، جامعة قطر

Bourdieu, Pierre. Al-ramz wa-al-sulṭah (in Arabic). Trans: ʻAbd al-Sālim Bin-ʻAbd al-ʻĀlī. Casablanca: 
Dār Tūbqāl lil-Nashr, 3rded., 2007. 

–––. Al-Tilifizyūn wa-ālīyāt al-talāʻub bilʻuqwl, (in Arabic). Trans: Darwīsh, al-Ḥalwajī. Damascus: Dār 
Kanʻān lil-Dirāsāt wa-al-Nashr wa-al-Khidmāt al-Iʻlāmīyah, 1sted. 2004.

Briens, Frank. Représentations des rapports de genre dans les coproductions cinématographiques franco-
maghrébines depuis 1990. [Master] Relations Internationales, Mondialisations et interculturalités, 
Laboratoire de recherche: Arènes UMR, Etudes sur le genre )Renne :Université Rennes 2, 2021(.

Bukido, Rosdalina; Syarif, Ubed Abdilah & Mantu Rahman. "Ru’yat al-aqallīyāt al-muslimah hawla al-
tadayyun: Mawqifjayl al-shabāb fi Manado" (in Arabic). Studio Islamika, vol. 27, no. 3 (2020): 551-
596. https://doi.org/10.36712/sdi.v27i3.12705

Debray, Rejis. Hayāt al-Ṣūrah Wa mawtuhā, (in Arabic) Trans: Farīd al-Zāhī. Casablanca, Ifrīqiyā al-Sharq, 
1sted., 2002.

Dominique, Glasman. "Parents" ou "familles": critique d›un vocabulaire générique». Revue française de 
pédagogie, vol. 100 (1992): 19-33.. https://doi.org/10.3406/rfp.1992.1315.

Fayyāḍ, Muná, "Al-ʻawlamah wa-al-Thaqāfah" (in Arabic). UNESCWA, 19/12/2005, availableat: https://
www.unescwa.org/sites/default/files/event/materials/19dec05fayyad.pdf

Gasmi, Ammar. "Comparing the Image of Man Between the Islamic and Western Sources" (in 
Arabic). Journal of College of Sharia and Islamic Studies, vol. 36, no. 2 (2019). https://doi.
org/10.29117/jcsis.2019.0217

Godelier, Maurice. "Le statut d’enfant bâtard a disparu de nos sociétés," Systèmes de parenté, formes 
de famille Quelques problèmes contemporains qui se posent en Europe occidentale et en Euro-
Amérique: Revue lacanienne Éditions Érès, n°82010( 3/), p. 44. https://doi.org/10.3917/lrl.103.0037

Ibn ‘Āshūr, Muḥammad al-Ṭāhir. Maqāṣid al-sharīʻah al-Islāmīyah (in Arabic). Cairo: Dār al-Salāmlil-
Ṭibāʻahwa-al-Nashrwa-al-Tawzīʻwa-al-Tarjamah, 6thed., 2014.

Ibn Ḥazm al-Andalusī, ʻAlī ibn Aḥmad. al-Iḥkāmfīuṣūl al-aḥkām (in Arabic). Taḥqīq: Aḥmad Muḥammad 
Shākir. Beirut: Dār al-Āfāq al-Jadīdah, 2nd ed., 1983.

Ibn Khaldūn, ʻAbd al-Raḥmān. Muqaddimah Ibn Khaldūn (in Arabic). Taḥqīq: ʻAbdAllāh al-Darwīsh. 
Damascus: Dār Yaʻrub lil-Nashr, 1st ed., 2002.

Pimienta, Daniel. "Linguistic Diversity in Cyberspace, Models for Development and Measurement"‘Measuring 
linguistic diversity on the Internet’. UNESCO publication for the world summit on the information 
society, 2005. https://unesdoc.unesco.org/ark:/48223/pf0000142186 

Shūdukūfītsh, Mīshāl. Baḥr bi-lāSāḥil: Ibn ʻArabī al-Kitāb wa-al-sharīʻah (in Arabic). Trans: Aḥmad al-
Ṣādiqī. Beirut: Dār al-Madār al-Islāmī, 1st ed., 2018.


