
79

مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية )المجلد ٤4-العدد ١( – 144٧هـ /٢٠٢٦ م، علمية محكمة، جامعة قطر

https://doi.org/10.29117/jcsis.2026.0434

 Creative Commons ٢٠٢٦،  بن عاشور. الزنكي. مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، دار نشر جامعة قطر. تم نشر هذه المقالة البحثية وفقًا لشروط  ©
Attribution-NonCommercial 4.0 International (CC BY-NC 4.0)t. وتسمح هذه الرخصة بالاستخدام غير التجاري، وينبغي نسبة العمل إلى 

صاحبه، مع بيان أي تعديلات  عليه. كما تتيح حرية نسخ، وتوزيع، ونقل العمل بأي شكل من الأشكال، أو بأية وسيلة، ومزجه وتحويله والبناء عليه، طالما  يُنسب 
https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0-  .العمل الأصلي إلى المؤلف

للاقتباس: بن عاشور، غزالة. الزنكي، صالح »تعارض الكليات والجزئيات في فكر النسوية الإسلامية دراسة أصولية تقويمية«، مجلة كلية الشريعة 
والدراسات الإسلامية، جامعة قطر، المجلد ٤٤، العدد ١ )٢٠٢٦(.

تعارض الكليات والجزئيات في فكر النسوية الإسلامية: دراسة أصولية تقويمية1*

غزالة نوري بن عاشور  
دكتوراه في الفقه وأصوله، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة قطر

gb2000552@student.qu.edu.qa

صالح قادر الزنكي 
أستاذ الفقه وأصوله، العميد المساعد للبحث والدراسات العليا، كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة قطر

salih.alzanki@qu.edu.qa

تاريخ الاستلام: 2024/10/13                         تاريخ التحكيم: 26/10/2024                         تاريخ القبول: 2025/09/21

ملخص البحث

أهداف البحث: يسعى البحث إلى دراسة نقد النسوية الإسلامية للأحكام الفقهية المتعلقة بالمرأة؛ بتناول فكرة النسوية 
الإسلامية من أن الفقه الإسلاميّ أغفل الكليات في قضايا المرأة وتقييم ذلك أصوليًّا.

منهج الدراسة: تبنت الدراسة المنهجين؛ الوصفي التحليلي، والمنهج النقدي؛ بتتبع رأي النسوية الإسلامية في القضية 
محل البحث، وتحليله، وعرضه على المنهج الأصولي، وتقييمه وفقها. 

النتائج: توصلت الدراسة إلى نتائج منها؛ أن إشكال النسوية الإسلامية مع ثنائي الجزئي والكلي يتمثل في شقين؛ شق 
إجرائي يظهر في تعاملها مع النصوص، وشق معرفي يتعلق بتعريفها للكليات القيمية بصورة خاصة، ومعيارها في تقدير 

الصور الجزئية المندرجة تحت كل كلي منها.
أصالة البحث: تظهر قيمة الدراسة في كونها تتناول أحد الأسس التي تنطلق منها النسوية الإسلامية في نظرتها للفقه من 
زاوية علم أصول الفقه، وتقييم هذا الأساس بناءً على ذلك، وهي بهذا تبين جانبًا لم تركز عليه الدراسات السابقة؛ رغم 

تعلقه بالنتاج الفكري لهذا التيار.

الكلمات المفتاحية: النسوية، الفقه، الكليات، الجزئيات، الفكر

)))* هذه الدراسة مستلة من أطروحة دكتوراه للباحثة، بعنوان: »موقف النسوية من أحكام الأسرة: دراسة أصولية تقويمية«.

https://orcid.org/0009-0000-3274-8038
https://orcid.org/0000-0003-4124-4346


80

تعارض الكليات والجزئيات في فكر النسوية الإسلامية: دراسة أصولية تقويمية                                                                      غزالة نوري بن عاشور وصالح قادر الزنكي

The Conflict between Universal Principles and Particulars in Islamic Feminist Thought: 
An Evaluative Study from the Perspective of Islamic Legal Theory (Uṣūl al-Fiqh)1* 

Gazala Nouri Ben Ashur  
PhD in Fiqh& Uṣūl, College of Sharia and Islamic Studies, Qatar University, Qatar

gb2000552@student.qu.edu.qa

Salih Qadir Al-Zanki 
Professor of Principles of Islamic Jurisprudence, Associate Dean for Research and Graduate Studies, College of 

Sharia and Islamic Studies, Qatar University, Qatar
salih.alzanki@qu.edu.qa

Received: 13/10/2024                          Peer-reviewed: 26/10/2024                          Accepted: 21/09/2025
Abstract
Research Objectives: This study aims to analyze Muslim feminists’ criticism of legal rulings pertinent to women 
issues, with a special focus on their lack of understanding and conflation of two legal principles within these rulings, 
the universals (al-kulliyyāt) and the particulars (al-juzʾiyyāt). 

Methodology: The study utilizes both descriptive-analytical and critical methodology. Through the methodological 
lens of legal theory (uṣūl al-fiqh), it traces and constructs the Islamic feminist position on the subject matter, analyzes 
it, and evaluates its diverse implications.

Findings: We draw several key conclusions, notably the Muslim feminists’ failure to recognize and understand the 
dichotomy of particular (juzʾī) and universal (kullī) rulings, which manifests on two fronts or levels. The first level is 
operational and can be seen in their method of undertaking the legal text. The second level is epistemological and can 
be traced in how they define value universals (al-kulliyyāt al-qiyamiyya), especially in their assessments of the cases 
that pertain to each universal principle.

Originality: The study contributes an original and substantial legal-theory based (uṣūlī) analysis of the fundamental 
principles upon which Muslim feminists build their criticism of fiqh rulings. As such, it highlights an aspect that has 
remained largely underexplored despite its relevance to the intellectual output of this movement.

Keywords: Feminism; Islam; Fiqh; Universals (kulliyyāt); Particulars (juzʾiyyāt); Thought

(1)* This article is adapted from a doctoral dissertation entitled “Feminist Perspectives on Family Law Rulings: A Critical Evalu-
ation from the Perspective of Islamic Legal Theory (Uṣūl al-Fiqh).”

Cite this article as: Ben Ashur, G. & Al-Zanki, S "The Conflict between Universal Principles and Particulars in Islamic Feminist 
Thought: An Evaluative Study from the Perspective of Islamic Legal Theory (Uṣūl al-Fiqh)",  Journal of College of Sharia and 
Islamic Studies, Qatar University, Vol. 44, Issue 1 (2026). 

https://doi.org/10.29117/jcsis.2026.0434

© 2026, Ben Ashur. & Al Zanki., Published in Journal of College of Sharia and Islamic Studies. Published by QU Press. This article 
is published under the terms of the Creative Commons Attribution-NonCommercial 4.0 International (CC BY-NC 4.0), which 
permits non-commercial use of the material, appropriate credit, and indication if changes in the material were made. You can 
copy and redistribute the material in any medium or format as well as remix, trans.form, and build upon the material, provided 
the original work is properly cited. The full terms of this licence may be seen at:

   https://creativecommons.org/licenses/by-nc/4.0/.

https://orcid.org/0009-0000-3274-8038
https://orcid.org/0000-0003-4124-4346


81

مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية )المجلد ٤4-العدد ١( – 144٧هـ /٢٠٢٦ م، علمية محكمة، جامعة قطر

مقدمة

الدين،  الله  وأكمل  حياته،  مجالات  شتّى  في  بالمكلف  يتعلق  ما  كل  في  الشرعية  الأحكام  الغراء  الشريعة  بينت  لقد 
وأتّم النعمة على عباده المؤمنين، بأن شرع لهم ما تنتظم به حياتهم، وتستقيم به أمورهم، وهذه الأحكام الشرعية عامّة 
للمكلفين، فهم فيها سواء وهذه هي القاعدة العامة إلا ما استثني من ذلك مراعاة لصفة اختص بها المكلف، ومن ذلك 

بعض القضايا التي اختصت بها المرأة، وإن اشتركت مع الرجل في أصل التكليف وعموم الأحكام. 

ولم تسجل قضايا المرأة حضورًا كما هو الحال في هذا العصر الذي بات فيه موضوع حقوق المرأة ودورها في المجتمع 
ذا مكانة مركزية في السياق الحقوقي العالمي، وليس العالم الإسلامي بمعزل عن هذا الجدل والحضور، حيث ظهر تيار 
مؤسس على المعرفة النسوية ينطلق غالبًا من الإشكالات التي تطرحها، وتأخذ بمعاييرها في تقييم هذه الإشكالات بيد 
أنه يدعي تبنيه المرجعية الإسلامية، وأثارت محاولته الجمع بين المنظور النسوي من جهة، والمرجعية الإسلامية من جهة 

أخرى قضايا عدة، وأصبح محل تساؤل توافق هذا الموقف مع المصادر الأصلية للمرجعية الإسلامية ومنهجها. 

إشكالية الدراسة:

بعرضها على  النسوية الإسلامية«،  منظور  المرأة من  الكليات في قضايا  »إهمال  لبحث مسألة  الدراسة  جاءت هذه 
الإسلامي  السياق  في  المرأة  قضايا  لدراسة  ملائمً  منهجًا  اتساقها  مدى  وبيان  وفقها،  وتقييمها  الأصولية  المقررات 

وبمرجعيته، وهو ما يثير عددًا من التساؤلات منها:

ما تعريف النسوية الإسلامية للكليات؟ وكيف تنظر النسوية الإسلامية لأحكام المرأة في المدونة الفقهية من حيث 
مراعاتها للمبادئ العليا من عدل وإنصاف؟ وما منهجها في التعامل مع الجزئيات المختلفة في علاقتها مع الكليات؟ وما 
مدى موافقة منهج التعامل مع الجزئيات في فكر النسوية الإسلامية للمنهجية العلمية التي يؤسس لها علم أصول الفقه؟

أهمية الدراسة:

ومما تتجلى فيه أهمية الدراسة إضافة لتعلقها بقضايا المرأة التي تحظى بحضور واسع ومتجدد على الساحة الفكرية 
والعلمية والاجتماعية نظرًا لما تثيره من إشكالات ترتبط بمجالات معينة مثل الأسرة وتنظيم الأدوار فيها، إضافة إلى 
ذلك فإن هذا الأساس الذي بنت عليه النسوية الإسلامية رؤيتها للفقه وانتقدت العديد من الأحكام انطلاقًا منه، يشغل 
مساحة واسعة في تنظيرها، وانطلقت منه أيضًا فيما تنتجه من آراء حول بعض أحكام المرأة؛ لذا فإن الوقوف على هذا 
الأساس يجلي جانبًا مهمًّ من فكر النسوية الإسلامية، يمكن به اختبار مدى موافقة هذا التيار للمرجعية الإسلامية في 

أسسه وآرائه.

فالدراسة تهدف إلى بيان ما تستند عليه النسوية الإسلامية في أخذها بهذا الأساس، وعلى ما يترتب على تبنيها له في 
تعاملها مع الفقه، وتقييم هذا الموقف تقييما أصوليًا. 



82

تعارض الكليات والجزئيات في فكر النسوية الإسلامية: دراسة أصولية تقويمية                                                                      غزالة نوري بن عاشور وصالح قادر الزنكي

منهج الدراسة:

البحث  محل  القضية  من  الإسلامية  النسوية  موقف  عرض  خلال  من  التّحليلي؛  الوصفي  المنهج  الدراسة  اتبعت 
بالرجوع إلى كتاباتها وتنظيرها حولها، ومن ثم تحليل هذه الآراء، وتقييمها وفق منهج الأصول، مستعينة بالمنهج النقدي.

الدراسات السابقة:

لم تقف الدراسة على بحث، أو مقال، أو كتاب تناول وجهة نظر النسوية الإسلامية التي تتبنى القول بإهمال الكليات 
في قضايا المرأة في المدونة الفقهية، ومع ذلك ثمة دراسات تتقاطع مع موضوع البحث؛ حيث تناولت بعض الدراسات 

فكر النسوية الإسلامية بالنقد، دون التعرض للقضية موضوع البحث، ومنها:

المصطلحات  ملاءمة  مدى  في  الدراسة  إشكالية  وتتلخص  نقدية)1(:  دراسة  المعاصر  الفكر  في  النسوي  الاتجاه   -1
ذات الصلة بالحركة النسوية الوافدة، ومدى إمكانية صبغها بالصبغة الإسلامية، وهل يصلح مصطلح النسوية 

الإسلامية للتعبير عن موقف الإسلام من المرأة.

2- مناهج الاتّاه النسوي الإسلامي المعاصر في قراءة النص الشرعي )2(: وتتمثل إشكالية هذه الدراسة في خطورة ما 
يدعيه تيار النسوية الإسلامية من وجود قراءة جديدة للنص، بالاستعانة بمناهج غريبة للقيام بذلك، -كما تبين 

الدراسة- وهو ما يستدعي بحث هذا الفكر وبيان منهجه ومنزعه الفلسفي. 

كما تناولت بعض الدراسات موضوع الكليات ودورها في العملية الاجتهادية أو علاقتها بالجزئيات الفقهية، دون 
التعرض لموقف النسوية الإسلامية على وجه الخصوص أو تطبيق المسألة على قضايا المرأة، ومنها: 

بمكانتها  يتعلق  ما  أهم  لإبراز  الكليات  موضوع  الدراسة  تناولت  الإسلامية)3(:  للشريعة  الأساسية  الكليات   -1
وأهميتها في البناء الإسلامي، ودورها والحاجة لها في الاجتهادات الفقهية العملية، كما تعرضت لبعض القضايا 

الأصولية الفقهية المتعلقة بها كدعوى تخصيص، ونسخ هذه الكليات.

حصول  مسألة  الدراسة  تناولت  الكليات)4(:  ضوء  في  الجزئيات  بفهم  النبوي  للهدي  المقاصدي  التوظيف   -2
التعارض الظاهري بين نصوص السنة الجزئية وقطعيات الشرع وقواعده العامة، مبينة أن المسلك الصحيح في 
ذلك يقوم على رد الجزئي إلى الكلي دون إقصاء النصوص الجزئية والإعراض عنها، ثم عرضت عددًا من الأمثلة.

)))  سامية بنت مضحي العنزي، الاتجاه النسوي في الفكر المعاصر: دراسة نقدية، ]رسالة ماجستير غير منشورة[، )القصيم: كلية الشريعة والدراسات 

الإسلامية، جامعة القصيم، 2014(، ص775.
مجلة جامعة الملك خالد للعلوم والدراسات  »مناهج الاتجاه النسوي الإسلامي المعاصر في قراءة النص الشرعي«،  )))	 مضاوي بنت سليمان البسام، 

الإسلامية، جامعة الملك خالد، مج27، ع1 )2018(، ص40-9.
)))	 أحمد الريسوني، الكليات الأساسية للشريعة الإسلامية )القاهرة: دار السلام، 1431هـ/2010م(

المعيار، مج25، ع57 )2021(، ص708- مجلة  الكليات«،  بفهم الجزئيات في ضوء  النبوي  للهدي  المقاصدي  »التوظيف  العربي شايشي،  محمد  	(((

.724



83

مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية )المجلد ٤4-العدد ١( – 144٧هـ /٢٠٢٦ م، علمية محكمة، جامعة قطر

في  وأثرها  الكليات  إشكالية  ناقشت  أو  بالنقد،  الإسلامية  النسوية  تناولت  السابقة  الدراسات  أن  يتبين  وبهذا 
الاجتهاد، إلا أن هذه الدراسة تسعى لبحث مسألة لم تتناول بصورة مباشرة في الدراسات السابقة وهي تحليل خطاب 
الفقهية، وبيان مدى توافق هذا الخطاب مع  المرأة في المدونة  النسوية الإسلامية الذي يدعي إهمال الكليات في قضايا 
منهج أصول الفقه، ومن ثمّ فإنه يجمع بين التحليل الأصولي من جهة، وبين تفكيك دعوى النسوية الإسلامية المتعلقة 
بمراعاة الكليات في أحكام المرأة من جهة أخرى؛ مما يجعلها بحثًا نقديًا لمرجعيات الخطاب النسوي وفق منهجيات علم 

أصول الفقه.

المبحث الأول: المراد بإغفال الكليات في فكر النسوية الإسلامية

بالمرأة  تيار فكري يعنى  النسوية إلى  إذ يشير مصطلح  المبحث؛  تناول هذا  النسوية الإسلامية قبل  نمهد أولً لمعنى 
التمييز والظلم لمجرد كونها امرأة،  المرأة قد عانت من أشكال  وحقوقها ومكانتها في المجتمع، وينطلق من فرضية أن 
التي يعبر عنها بشكل  السياسية والاقتصادية والاجتماعية بين الجنسين، ومناصرتها،  بالمساواة  فالنسوية تعني »الإيمان 
خاص عن طريق النشاط المنظم لصالح حقوق المرأة ومصالحها«)1( غير أن هذا الاتجاه الفكري لم يتسم باتحاد الرؤية 
والمنهج ممن ينتسبون إليه، فقد ظهرت في مراحل مختلفة لنشأة الحركة عدة اتجاهات، منها النسوية التي تعتمد المرجعية 
بالرجوع إلى المرجعية الإسلامية، فإذا  بالمرأة من ظلم وتمييز يمكن مقاومته ورفعه عنها  الإسلامية، وترى أن ما لحق 
كانت النسوية تقوم على فكرة رئيسة، وهي مواجهة القمع الذي تعرضت له المرأة، ومقاومة التحيزات الذكورية ضدها 
التي استقرت في الوعي الجمعي؛ فإن النسوية المنتسبة للإسلام تتخذ من المرجعية الدينية منطلقًا لهذه المقاومة، لإيمانها 
بأن ما وقع للمرأة إنما هو نتيجة للممارسات الاجتماعية الخاطئة، وللتفسيرات المنحازة ضدها، تلك التي حرمتها الحقوق 
المكفولة لها شرعًا، أي أن وضع المرأة تأثر بتفسيرات النصوص التي تعدها غير صائبة)2(. فهي ترى أن الممارسات غير 
المصادر  لقراءة مختلف  تفسيرها)3(، وتسعى  تدعو لإعادة  ثمّ  للنصوص ومن  المتحيز  التفسير  من  تنشأ  للمرأة  المنصفة 

الإسلامية من منظور الفكر النسوي للنوع )الجندر()4(.

لهذه  والمراجعة  النقد  مسار  مسارين:  في  بالمرأة  المتعلقة  الأحكام  الإسلامية  النسوية  تناولت  فقد  ذلك  على  وبناءً 
الأحكام، ومسار محاولة إبداء آراء جديدة تراها أكثر توافقًا مع المرجعية الإسلامية. ومن هنا كان لها موقفها من المدونة 
الفقهية، وبعض القضايا الأصولية، ومن ذلك ما رأته من أن الأحكام المتعلقة بالمرأة، لم يراع فيها الفقهاء الكليات، وأن 

جملة كبيرة منها جاءت متعارضة معها، وهو ما ستتناوله هذه الدراسة.

(1)  Merriam Webster, “Feminism.” https://www.merriam-webster.com/dictionary/feminism. Accessed 10/8/2023.
(2)  Huda Hilal, “The Effects of Islam’s Sociocognitive Transformation on Female Rights and Roles,” Journal of College of Sharia 

and Islamic Studies, Vol. 37, No. 1 (2019), p. 196. https://doi.org/10.29117/jcsis.2019.0233 
(3)  Nancy J. Smith-Hefner, “Gender and Islam in Indonesian Studies: A Retrospective,” Studia Islamika, Vol. 32, No. 1 (2025), p. 85. 

https://doi.org/10.36712/sdi.v32i1.45296 
(4)  Amina Wadud, “Reflection on Islamic Feminist Exegesis of the Qur›an,” Religions, Vol. 12, No. 7 (2021), p. 2. https://doi.

org/10.3390/rel12070497 



84

تعارض الكليات والجزئيات في فكر النسوية الإسلامية: دراسة أصولية تقويمية                                                                      غزالة نوري بن عاشور وصالح قادر الزنكي

المعيار  مثل:  مقاربة  بمفردات  عنها  التعبير  جاء  وإنما  النسوية،  الدراسات  في  »الكليات«  لفظ  استعمال  يرد  لا 
القرآن، كما عبرت بها آمنة ودود، وغيرها، وقد جمعتها الدراسة وعبرت عنها  الأخلاقي، والعدل، والتوحيد، وروح 
بلفظ »الكليات« والمراد بها: ما قابل الجزئي، بعبارة أخرى هي »المعاني والمبادئ العامّة سواء عرفت بالاستقراء كالقواعد 
الفقهية الكبرى، والقواعد المقاصدية، أو دل عليها نص«)1(، وستستعمل الدراسة هذا الإطلاق للدلالة على هذه المعاني 
التي توردها النسوية الإسلامية، أما الجزئيات، فجمع جزئي والمراد به ما دل على حكم مسألة بعينها، سواء كان نصًا أم 

قياسًا جزئيا)2(، ولا يراد من الجزئي الدليل »الخاص« بالمصطلح الأصولي في مقابل العام، ولا قضايا الأعيان)3(.

هذا الأصل أساسه أن رسالة الإسلام تدعو إلى مفاهيم كبرى قارة ومنتشرة في أحكامها وتعليماتها، منها المساواة 
بين البشر جميعًا والعدل بينهم، دون تفرقة مبنية على نوع أو عرق، بيد أن الفقهاء قد أغفلوا هذه الكليات، واستنبطوا 
الأحكام الجزئية دون مراعاتها، فحلت الأعراف المحلية محل القيم الإسلامية الكلية)4(، كما يرى الفكر النسوي أن هذه 
الكليات غير مرعية في أحكام المرأة وفي مكانتها في التراث الفقهي عمومًا. ويبدو أن فهم أحكام الأسرة في إطار هذه 
الكليات والمعايير الأخلاقية أمر مشكل في الفكر النسوي عمومًا وفي فكر من لا ينتسبن للنسوية الإسلامية؛ إذ ينتقدن 
هذه الأحكام بما يرينه في عدم توافقها مع المثل الأخلاقية التي جاء بها الإسلام نفسه، ومن ثم يعبرن عن علاقة الأحكام 
ملتبس،  المرأة  عن  الإسلامي  التصور  وأن  متوترة،  أنها علاقة  على  الأخلاقي للإسلام  المنظور  مع  العملي،  المنظور  أو 
فمن ناحية يساويها بالرجل من منظوره الأخلاقي؛ إذ لا يفرق بين الجنسين، ومن ناحية أخرى فإن مؤسسة الزواج في 

الإسلام مؤسسة تراتبية تمنح الرجل السيطرة على المرأة)5(، فهما وجهان متقابلان للإسلام في نظرهن. 

المرأة،  أحكام  وبعض  العليا،  الأخلاقية  القيم  بين  تعارضًا  تجد  فإنها  الإسلامية؛  النسوية  إلى  بالنسبة  الأمر  وهكذا 
وينسبن إلحاق هذا التعارض إلى استنباط الفقهاء، فمثلً ترى رفعت حسن أنه ينبغي اعتبار المعيار الأخلاقي في قراءة 
القرآن واستنباط الأحكام منه، فعدل الله تعالى ينبغي أن يجسده كلامه، وتستشهد بالآيات القرآنية الدالة على المساواة 
بين الرجل والمرأة، ويظهر فيها العدل القرآني، وتؤكد أنه لا يمكن للفقه »الأبوي« التوفيق بين هذه الآيات وأي زعم أو 

تفسير يؤدي بها لوضع دوني، فكل من الرجل والمرأة خلقا ليعبدا الله تعالى، ولم يخلق أحدهما لخدمة الآخر)6(.

)))	 أحمد الريسوني، نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبي )الرياض: الدار العالمية للكتاب الإسلامي، ط2، 1992(، ص342.

)))	 المرجع نفسه.

)))	 تشير الدراسة هنا إلى أن مصطلحي الجزئيات والكليات لم ترد لهما تعريفات في كتب الأصول، وأبرز من استعملهما بهذا التقابل الشاطبي -رحمه 

الله- في الموافقات، وما وضحته الدراسة هو المفهوم المقصود في هذا البحث، وقد لا يبعد كثيًرا عن المفهوم الذي أورده الشاطبي.
)))	 ميسون الدبوبي، »النسوية الإسلامية في العالم العربي المعاصر والمرجعية الإسلامية«، المجلة الأردنية في الدراسات الإسلامية، مج14، ع3 )2018(، 

ص118.
للثقافة،  الأعلى  المجلس  )القاهرة:  كمال  وهالة  إبراهيم  منى  ترجمة  حديثة،  لقضية جدلية  التاريخية  الجذور  الإسلام  في  والجنوسة  المرأة  أحمد،  ليلى   	(((

1999(، ص68.
)))	 فهمي جدعان، خارج السرب: بحث في النسوية الإسلامية الرافضة وإغراءات الحرية )بيروت: الشبكة العربية للأبحاث والنشر، ط2، 2012(، 

ص69، 72، 73.



85

مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية )المجلد ٤4-العدد ١( – 144٧هـ /٢٠٢٦ م، علمية محكمة، جامعة قطر

يتبنينه من  ما  الكريم مع  القرآن  ما أشكل من أحكام في  التدرج،  النسوية الإسلامية، عن طريق سنة  وقد فسرت 
نظرة لحقوق المرأة ومكانتها، التي تتوافق مع القيم العليا في الإسلام، وَفق رأيهن، فبين أن القرآن الكريم قد حفظ حق 
المرأة ولم يسمح بسوء معاملتها، ولكنه احترم النظام آنذاك ونظرته للمرأة، وكان موقفه انتقاليا، حيث عمل على تهيئة 
الظروف لإحداث التغير التدريجي)1(. وتجدر الإشارة إلى ما بينته الهبري بشأن النظر في آيات الأحكام الخاصة بالمرأة، 
حيث أرجعت فهم بعض ما يتعلق بشؤون المرأة إلى مبدأ التدرج، وهو مبدأ راعاه القرآن في عدة أحكام كتحريم الخمر؛ 
لذا فهي تضع مقاربة لفهم التعارض الذي يدعونه بين الكليات والأحكام الجزئية على أن تلك الأحكام كان الغرض 
منها التدرج للوصول إلى الوضع المناسب والنتيجة الأخيرة التي قصدها القرآن)2(، وعليه؛ فإنهن يشرن إلى أن الأولى 
بالاعتبار هو المقصد الكلي، وذلك بتأكيد أن الشريعة الإسلامية قد تدرجت في تنزيل الأحكام، وأنها راعت البيئة زمن 
النزول)3(، وبهذا يمكن تفسير أي من آيات الأحكام وفق هذا المبدأ، وإثبات أن المراد الآن الوصول إلى غاية النص وهي 

المقصد الكلي، أما الحكم المنصوص فيمكن تجاوزه.

المطلب الأول: توظيف إغفال الكليات لنقد الأحكام

مبدأ  إلى  الاستناد  ذلك  من  بالمرأة،  المتعلقة  الفقهية  للأحكام  نقدها  الأساس  هذا  على  الإسلامية  النسوية  تبني 
الوحدانية، وهو مبدأ رئيس في الإسلام فيبين أن وحدانية الله موجبة لطاعته وحده، وأن لا يعد أحد من الخلق نفسه 
النظام الأبوي الذي يجعل العلاقات في شكل تراتبي عمودي مخالفًا لهذا  فوق البشر ويدعو لطاعته، كما هو الحال في 
المبدأ)4(، كما يوضح انطلاقه من مبدأ الحرية الذي يعضده الإسلام، الذي يعني أن تختص العبودية المطلقة بالله تعالى وأن 
لا تكون لأي مصادر بشرية إلا بصورة مؤقتة، بحيث تستدعي المراقبة الدائمة، وتفحص مدى موافقتها لتعاليم الخالق 
سبحانه، ويكمن جوهر التمسك بهذا المبدأ عندهن في أن مبدأ الحرية في الإسلام يعني عدم وجود وساطة بين الخالق 
والمخلوق، فلا يخضع لمصادر الهيمنة البشرية في علاقته مع ربه، وبهذا يسعين لتحقيق المعرفة التي توقفهن على إرادة الله 
دون وساطة قد تكون متحيزة، لتعرف النساء بأنفسهن حقوقهن)5(، وتستعمل الهبري هنا قصة طرد إبليس، لتقريب ما 
تدل عليه الوحدانية في سياق إعمال النسوية الإسلامية لهذا المفهوم، حيث إن طرد إبليس واستحقاقه للعقاب كان بسبب 
غروره وتكبره عن الامتثال لأمر الله تعالى، فهذا الشعور بالتفوق والغرور يجعل صاحبه ينتسب إلى طبقة أعلى من سائر 
البشر، فالمسلمون الذين يغترون لأسباب تتعلق بالعرق أو الجنس أو غير ذلك هم »يعتنقون المنطق الشيطاني«، وبخاصة 

)))	 زينة أنور وآخرون، نريد المساواة والعدل في الأسرة المسلمة )كوالالمبور: أخوات في الإسلام، 2011(، ص103.

)))	 عزيزة الهبري، »مشروع بحث نقدي لقوانين الأحوال الشخصية في بلدان عربية مختارة«، الاجتهاد، مج1، ع39، 40 )1998(، ص327.

)))	 الدبوبي، »النسوية الإسلامية في العالم العربي المعاصر والمرجعية الإسلامية«، ص120؛ حيث نقلت عن فريدة البناني البناء على مبدأ التدرج في تفسير 

آية المواريث، والخلوص إلى أن المقصد الكلي لم يتحقق لعدم ملائمة الظروف آنذاك.
 ،)2008( مج36  شمس،  عين  آداب  حوليات  والتحديث؟«  التراث  بين  اتصال  حلقة  هي  هل  المعاصرة،  الإسلامية  »النسوية  المرصفي،  هناء   	(((

ص157.
)))	 أماني صالح، »نحو منظور إسلامي للمعرفة النسوية«، المرأة والحضارة، ع1 )2000(، ص10.

https://www.aswic.info/Periodicals.aspx?IssueNumber=1 



86

تعارض الكليات والجزئيات في فكر النسوية الإسلامية: دراسة أصولية تقويمية                                                                      غزالة نوري بن عاشور وصالح قادر الزنكي

أن القرآن يؤكد المساواة في الخلق، وأن الناس خلقوا من نفس واحدة، وتضيف أن القرآن الكريم قد حدد مبدأ العلاقة 
بين الجنسين، وهي قائمة على الرحمة والمودة، وترنو إلى تحقيق السكن للزوجين، وإذا كان القرآن يبين صورة العلاقة بين 
الزوجين على هذا النحو، فهذا يعني أنها علاقة لا تقوم على التراتبية التي تؤدي للاضطهاد والتبعية)1(، بل تكون علاقة 

أفقية بمستوى واحد.

وفي هذا السياق، ينتقدن مناهج المفسرين، ويعنين بذلك الآيات التي أحدثت إشكالً في تناول النسوية الإسلامية 
كآية القوامة، ومنطلق نقدهن أن المفسرين كانوا يتناولون القرآن بصورة جزئية، مقتطعة، حيث يفسرونه آية آية دون 
محاولة الربط بين الآيات، والخروج بوحدة موضوعية، ومعان عامة، وتحليل شامل للسور)2( وما قد يتم من ربط آية 
بأخرى؛ فإنه يتم بطريقة اتفاقية دون مراعاة منهج تفسيري معين يعنى بالربط الموضوعي بين الآيات)3(، والغرض من 
ذلك بيان أنهم عند تفسير آيات الأحكام التي تتعلق بالمرأة، لم ينظروا إلى الآيات التي تؤكد المساواة بين البشر، وبهذا فهم 
يرون أن المفسرين يتعاملون مع الآيات القرآنية بطريقة جزئية مقتطعة، وهذا ما يترتب عليه تفسيرهم لبعض الآيات على 

غير الوجه المقصود منها، ومن ثم تعارضها مع آيات كلية.

المطلب الثاني: توظيف إغفال الكليات في آراء النسوية الإسلامية

من أشهر النسويات الإسلاميات اللاتي تناولن قضية المرأة في الإسلام آمنة ودود، وقد تركز طرحها في كتابها )القرآن 
والمرأة(، على محاولة قراءة القرآن قراءة متضمنة لقضية المرأة، ومكانتها، وقد وصفت طريقتها في تناول قضية المرأة بأنها لم 
تتناولها بطريقة مجزأة كما فعل المفسرون الذين عزلوا الآيات التي تخص المرأة عن غيرها)4(؛ إذ إنها سعت إلى تقديم قراءة 
للقرآن تكون ذات معنى للنساء في العصر الحديث بحيث تبرز القيم القرآنية بشأن قضايا المرأة، وقدمت قراءة لقضايا 
المرأة في ضوء القرآن وما يحويه من قيم ومبادئ كبرى)5(، وعمدت لأجل ذلك بمنهج تأويلي إلى تناول التوحيد، وهو 
مبدأ رئيس يتخلل كل القرآن، وقضية بداية الخلق، وأن الرجل والمرأة خلقا من نفس واحدة، ونحوها من الموضوعات، 

وتناولت مكانة المرأة من خلالها، وبهذا فيكون تناول الآيات التي تتحدث عن المرأة ضمن إطار كلي للآيات القرآنية.

وتظهر تداعيات إعمال هذا الأساس لدى آمنة ودود التي تذهب به إلى أقصى مدى، وذلك بترك الآية التي يظهر 
فيها عدم المساواة، حيث دعت إلى أن تطرح الآيات الدالة على عدم المساواة، عند عدم إمكان تأويلها بما يوافق مبادئ 
المساواة التي أرساها القرآن، وعليه فإن نقد منهج المفسرين على أنه جزئي ولا يلتفت للكليات، ولا يتناول الآيات على 
أنها وحدة واحدة، يقابله انتقائية ظاهرة من الجانب النسوي وقادها تبني هذا الأساس إلى ترك الآيات التي لا يمكن أن 

)))	 الهبري، »مشروع بحث نقدي لقوانين الأحوال الشخصية في بلدان عربية مختارة«، ص328.
(2)  Asma Barlas, Believing Women in Islam (Austin: University of Texas Press, 2002), p. 8. 
(3) Amina Wadud, Qur›an and Woman: Rereading the Sacred Text from a Woman›s Perspective (New York: Oxford University 

Press, 1999), p. 2.

ابن  اليهودية والمسيحية والإسلام، ترجمة: عمرو بسيوني، هشام سمير )الجزائر:  النسوي في  الفكر  إبراهيم  بنات  )))	 إيفون حداد، وجون إسبوزيتو، 

النديم للنشر والتوزيع، 2018(، ص178. 
(5)  Wadud, Qur›an and woman, p. 3. 



87

مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية )المجلد ٤4-العدد ١( – 144٧هـ /٢٠٢٦ م، علمية محكمة، جامعة قطر

توفق بينها وبين الكليات -حسب فهمها لهذه الكليات- وبهذا فإن منهج آمنة ودود، يقوم على انتقاء ما تراه الأصوب 
والأقرب لفهمها لمبادئ القرآن، وهو ما رحبت به بعض النسويات، ورأين أنه يحقق نتائج إيجابية جديدة في قضية المرأة 

في الإسلام)1(، وظاهرٌ بعده عما ادعته من التناول الكلي للقرآن.

أبرز  ومن  الكليات،  تراع  لم  أنها  ترى  التي  الأحكام  لرد  الأساس  هذا  على  تستند  الإسلامية  النسوية  فإن  وهكذا 
الأحكام التي تناولتها النسوية الإسلامية من منظور تعارضها مع الكليات مسألة القوامة، فبينت أن القوامة تتعارض 
مع قاعدة المساواة، كما تتعارض مع اختلاف الوظائف بين الزوجين وما يفضي له من تكامل لا تفاضل وتفوق لطرف 
القرآنية)3(، وتفسير المفسرين والفقهاء  على آخر)2(، ويتعارض مع مبدأ العدل الذي دلت عليه جملة كبيرة من الآيات 
للقوامة يرسخ مبدأ التراتبية في التعامل بين الزوجين، ويتناقض مع الآيات التي تساوي مساواة تامّة بين الرجال والنساء 

في التّكليف والأهلية، والثّواب والعقاب)4(.

المطلب الثالث: البناء الأصولي لنقد تعارض الكليات والجزئيات

بالنظر إلى موقف النسوية الإسلامية من الكليات في المدونة الفقهية، وتوظيفها لهذه الرؤية يتبين أنها تضع الكليات في 
موضع التعارض مع الجزئيات، ومن ثمّ تدفع هذا التّعارض المدعى بتقديم الكلي، وطرح الدليل الجزئي، وهذه الطريقة 
الكليات والجزئيات واعتبارها أجنبية عن بعضها، كما أنها  العلاقة بين  لنزع  تنطوي على مغالطة منهجية حيث تفضي 
تتجاهل مصدرية هذه الجزئيات، والمقصود من تشريعها، ولا تقف هذه الرؤية عند دعوى إغفال الجزئيات في المدونة 

الفقهية، بل تتعداها إلى رد هذه الجزئيات باسم الكليات.

أما المنهج الأصولي فبالنظر في المباحث الأصولية ذات الصلة يتبين أن للمباحث الأصولية ثلاثة محاور رئيسة يحصل 
من مجموعها منظورها وتقييمها لمثل هذه الدعوى، وهي: موقع الكليات )الأصول( في العملية الاجتهادية، ومرتكزات 
التعامل مع الجزئيات، ومتى يعتبر التعارض بين الكليات والجزئيات، وما حدود العلاقة بينهما، وهو ما ستتناوله الدراسة 
التعارض عند الأصوليين  مفهوم  بيان  ما سيأتي من  أنه على  إلى  هنا  تشير  التالية، ولكن  الفقرات  البسط في  بشيء من 
وشروطه؛ فإن التعارض لا يقع في هذه الصور التي ادعتها النسوية الإسلامية حتى تطبّق عليها قواعد الترجيح، فمثلً 
أحكام المواريث لا تتعارض وكلي العدل، والقوامة لا تتعارض وأصل التوحيد، بل يمكن القول إن هذه الجزئيات تفسر 
الكليات وفق مفهوم الشريعة، وتبين أن المنهج الأصولي لا يجيز الاستناد إلى معاني كلية لتعطيل النصوص الجزئية، وهو 

ما ستتناوله الدراسة فيما يأتي في علاقة الجزئيات بالكليات.

)))	 ريتا فرج، امرأة الفقهاء وامرأة الحداثة )تونس: دار التنوير، 2015(، ص8. 

https://www.aswic. .49أماني صالح، »قضية النوع في القرآن: منظومة الزّوجية بين قطبي الجندر والقوامة«، المرأة والحضارة، ع3 )2002(، ص 	(((

info/Periodicals.aspx?IssueNumber=3

)))	 زينب أبو المجد، »أسباب النزول وأحكام النساء في الفقه الشافعي«، المرأة والحضارة، ع3 )2002(، ص163.

)))	 مية الرحبي، الإسلام والمرأة قراءة نسوية في أسس قانون الأحوال الشخصية )دمشق: الرحبة للنشر والتوزيع، 2014(، ص111.



88

تعارض الكليات والجزئيات في فكر النسوية الإسلامية: دراسة أصولية تقويمية                                                                      غزالة نوري بن عاشور وصالح قادر الزنكي

وعليه؛ فإن استناد بعض الكاتبات في النسوية الإسلامية إلى الكليات لتجاوز النصوص، دون استحضار قواعد علم 
الأصول في التعارض والترجيح، يمثل توظيفًا للكليات خارج موضعها، وفيما يلي وقوف على حيثيات ذلك بشيء من 

التفصيل.

المبحث الثاني: تعارض الجزئيات والكليات من منظور النسوية الإسلامية، عرض وتقويم

بينت الدراسة فيما سبق مفهوم هذا الأساس وكيفية توظيفه لدى النسوية الإسلامية، كما أوضحت المراد من الكليات 
إنه يشغل مساحة في تنظيرها على  النسوية الإسلامية، حيث  في الدراسة، ويكتسب هذا المفهوم أهمية خاصة في طرح 
مستويي نقد الأحكام الفقهية، وإنتاج الآراء البديلة التي يتبناها، وسيتناول هذا البند التقويم الأصولي لما سبق؛ لذا فإنه 
سيعرض الموقف الأصولي من هذا الأساس، من حيث كونه عنصًرا من خلاله تشكّل جزءٌ من نظرة النسوية الإسلامية 

للفقه.

وبناءً على تنظير النسوية الإسلامية في هذا الأساس فإن الدراسة تشير إلى أمرين يترتبان عليه، الأوّل: أنه يفضي إلى 
والثّاني: وهو  تعارض.  الكليات، علاقة  التي دلت عليها مع بعض  والنصوص  العلاقة بين عددٍ من الأحكام  اعتبار 
مترتب على الأوّل، أن الكلي دائمً مقدم؛ إذ إنه يمثّل جانب القيم التي تسري في كل الشريعة، وهي عامة دائمة فيها. 

وستتناول الدراسة التقييم الأصولي)1( انطلاقًا منهما على النحو الآتي: 

المطلب الأول: اعتبار الكليات من المنظور الأصولي

يظهر اعتبار الكليات وتناول دورها في عملية الاجتهاد في الدرس الأصولي في موضعين:

الأوّل: حيث لا يوجد في المسألة التي يبحث عن حكمها دليل جزئي صالح للاعتماد، فهنا تعتمد الكليات سواء 
رسَۡلۡنَا 

َ
﴾ ]البقرة: 185[، وقوله: ﴿لَقَدۡ أ ُ بكُِمُ ٱلۡيُسَۡ وَلَ يرُيِدُ بكُِمُ ٱلۡعُسَۡ الواردة في القرآن كقوله تعالى: ﴿يرُيِدُ ٱللَّ

نزَلۡاَ مَعَهُمُ ٱلۡكِتَبَٰ وَٱلمِۡيَزانَ لَِقُومَ ٱلنَّاسُ بٱِلۡقِسۡطِۖ﴾ ]الحديد: 25[، أو في الأحاديث النبوية ذات 
َ
رسُُلَنَا بٱِلَۡيّنَِتِٰ وَأ

الصياغة التقعيدية العامة، ومنها قوله صلى الله عليه وسلم: »لا ضرر ولا ضرار«)2(، وهي نصوص دالة على عموم الشريعة ودوامها)3(، 
إضافة إلى المعاني العامة المستقرأة من جزئياتها؛ فإن »الشريعة لم تنص على حكم كل جزئية على حدتها، وإنما أتت بأمور 
الفقهاء  مراعاة  الموضع،  هذا  في  الكلية  المعاني  رعاية  أمثلة  ومن  تنحصر«)4(،  لا  أعدادًا  تتناول  مطلقة  وعبارات  كلية، 

)))	 تشير الدراسة إلى أن النسوية الإسلامية إلى جانب تبنيها المرجعية الإسلامية في خطابها وآرائها المتعلقة بالمدونة الفقهية؛ فإنها لا تزال متأثرة بالنسوية 

الغربية، وهو ما قد يظهر اضطراب منهجها، كما سيظهر في ثنايا هذا البحث.
)))	 محمد بن يزيد بن ماجه، سنن ابن ماجه، كتاب الأحكام، باب من بنى في حقه ما يضر بجاره، ج2، ص784، حديث رقم: 2341، عن ابن عباس 

رضي الله عنهما، قال الألباني: صحيح لغيره، وبنحوه: الحاكم، المستدرك على الصحيحين، كتاب البيوع، ج2، ص74، حديث رقم: 2400، عن أبي 
سعيد الخدري رضي الله عنه، قال الحاكم: حديث صحيح الإسناد على شرط مسلم ولم يخرجاه، ووافقه الذهبي.

)الدوحة: وزارة الأوقاف والشؤون الإسلامية، 2004(، ج3،  ابن الخوجة  الشريعة الإسلامية، تحقيق محمد  مقاصد  ابن عاشور،  الطاهر  )))	 محمد 

ص263.
)))	 الشاطبي، الموافقات، تحقيق: مشهور آل سلمان )القاهرة: دار ابن عفان، 1997(، ج5، ص14.



89

مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية )المجلد ٤4-العدد ١( – 144٧هـ /٢٠٢٦ م، علمية محكمة، جامعة قطر

يؤثر شرط  المرء ونطاق تصرفاته، حيث نلحظ حرصهم على ألا  بأهلية  المتعلقة  والأصوليين لكلي الحرية في الأحكام 
أو غيره على كمال هذا المعنى الكلي، وكيف يجعلون مراعاته والحرص على عدم المساس به أولوية توجه الحكم، إضافة 
إلى شمول مفهوم الحرية للحرية في مختلف الميادين العملية، وفي الفضاء الاجتماعي بما ينعكس على الحياة الاقتصادية 

والسياسية وليس مجرد حرية الرقبة من الرق)1(.

والموضع الثاني: حيث يكون للمسألة حكم جزئي، ولكن تظهر معارضته لكلي ما، وفي هذه الحال قد تختلف الأنظار 
في مدى اعتبار التعارض بينهما، وفي الإجراء المتبع بناءً على ذلك. 

تتناوله  الذي  إذ الأساس  الدراسة هنا؛  والموضع الأول، حيث لا يوجد في المسألة نص جزئي فليست محل بحث 
يتصل بالعلاقة بين كل من الجزئي والكلي وافتراض أن الحكم الجزئي لا يتوافق مع الكليات في بعض المسائل المتعلقة 
بالمرأة، وعليه فإن الموضع الثاني هو محل البحث، ويجدر التنبيه بداية إلى أن التناول الأصولي لتعارض الجزئيات والكليات 
أو لمسألة عرض الجزئيات على الأمور الكلية لا ينطبق تمامًا على صورة التّعارض بين الكلي والجزئي في منظور النسوية 
الإسلامية حسب ما أوضحته الدراسة؛ إذ لا يفترض -الأصوليون- صورة التقابل بين إحدى القيم العليا كالعدل أو 
التوحيد مع حكم جزئي منصوص مثلً، وذلك نظرًا للتباين بين المنهج الأصولي ومنظور النسوية الإسلامية، وهو ما 

ستحاول الدراسة في هذا البند الوقوف عليه.

وقد بحث الأصوليون مسألة حجّية خبر الآحاد إذا خالف الكليات، أو القياس، أو عمل أهل المدينة ونحوها من 
القواعد، واختلفت في ذلك مذاهبهم)2(، والمقصود هنا خبر الآحاد الذي تضمن حكمً جزئيا، ومن ثم فإن هذا سيكون 

موضع البحث الذي ستنطلق منه الدراسة لتقييم هذا الأساس للنسوية الإسلامية)3(. 

فإن  بالواحد؛  الجماعة  قتل  الكلية  والقاعدة  الجزئي  بين  التقابل  فيها  ويظهر  الأصوليون  تناولها  التي  الأمثلة  ومن 
الأحوال يخرق  القياس وسريانه على كل  هذا  ولكن طرد  بالنفس،  النفس  تكون  وأن  التّماثل،  يقتضي  الجزئي  القياس 
القاعدة الكلية في حفظ الأنفس؛ إذ الاجتماع على القتل إذا كان مانعًا من القصاص، فسيكون هادمًا لأصل الباب الذي 
شرع القصاص من أجله، وهو الزجر لحفظ الأنفس، ومن ثم فاعتبر هنا الحكم الكلي، في مقابل القياس الجزئي؛ فإن 
معنى جبر الفائت غير متحقق بالقصاص، بل الغرض الزجر وشفاء غليل ولي المقتول، ومن ثم فعدم اعتبار التماثل ليس 
الكلي حفظ  بالواحد، ويقتضي  قتل الجماعة  القياس عدم  يقتضي  المثال الجزئي  المعاني)4(، ففي هذا  يعارض هذه  ما  فيه 

الأنفس بالزجر، وهذا يتحقق بقتل الجماعة كلهم إذا قتلوا واحدًا.

(1)	 Abdulla Iter, “The Concept of Freedom in the Ḥanafī School: Freedom in Relation to Interests and Rights” (in Journal of 
Islamic Ethics 5-1 (2021), pp. 128-129. https://doi.org/10.1163/24685542-12340067

)))	 ابن عاشور، مقاصد الشريعة الإسلامية، ج3، ص266-265. 

)))	 وذلك بناء على أن هذه المسألة تتحقق فيها صورة التقابل بين جزئي وكلي؛ لذا بالاستعانة بهذه المقاربة ستسعى الدراسة لتقييم هذا الأساس، على أن 

المسألة ذات ارتباط أيضًا بالقيم الأخلاقية وبناء الأحكام عليها كما سبقت الإشارة إليه.
)))	 الجويني، البرهان في أصول الفقه، تحقيق عبد العظيم الديب )القاهرة: الوفاء، ط4، 1418هـ/1997م(، ج2، ص604، 605.



90

تعارض الكليات والجزئيات في فكر النسوية الإسلامية: دراسة أصولية تقويمية                                                                      غزالة نوري بن عاشور وصالح قادر الزنكي

كما قد وقع الاختلاف في اعتبار بعض الجزئيات متعارضةً مع الكليات، ومن ثم اختلفت الأنظار في هذه الجزئيات، 
ومن ذلك الأحاديث الواردة في قضاء العبادات كالصيام والحج؛ فإنها تعارض قاعدة: لا نيابة في العبادات، وأن الإنسان 
العلماء من أخذ بالأحاديث فقالوا: من مات وعليه صوم صام عنه وليه،  التي من كسبه)1(، فمن  يجازى على الأعمال 
ومنهم من ذهب إلى أنه يطعم عنه ولا يصوم، ومنهم من ذهب إلى أنه لا صيام عليه ولا إطعام، وكذا في الحج، إن لم 
يستطع، فمنهم من ذهب إلى أنه لا تلزمه الإنابة، ومنهم من قال: تلزمه الإنابة إذا ما عجز عن المباشرة، إذا كان عنده 
من المال ما يمكنه من ذلك)2(، ويبين الشاطبي وجه تقديم الكلي وهو أن هذه الأحاديث قد عارضت أصلً مقطوعًا به، 
والأحاديث لم تبلغ مبلغ القطع فلذا لا يعمل بها، تقديمً للقاعدة، وذكر عدة تأويلات لما تقتضيه هذه الأحاديث جمعًا 

بينها وبين الأصل الثابت القطعي الذي عارضته)3(. 

ومنها حديث المصراة)4(، الذي كان الأخذ به محل خلاف، فمنهم من عده مخالفًا للقواعد الكلية كأبي حنيفة، وذلك لما 
تقتضيه القواعد من أن التّعويض يكون مثليا أو قيميا، والمأمور به في الحديث رد الشاة مع صاع من تمر في كل الأحوال، 
مع أن الأصل في الضّمان أن يكون بقدر التّالف، والوارد في الحديث قدر من التمر لتعويض القليل والكثير)5(، ومنهم 
من لم ير التعارض، ومن ثم أخذ به، كالشافعية والحنابلة)6(، وعد هذا الحكم أصلً قائمً بنفسه مستثنىً من الأصول، أو 
أنه لم يخالف غيره من الأصول، وقد بين ابن القيم وجه موافقة الحديث للقواعد المقررة في المعاملات وأنه لا تعارض 

بينه وبينها)7(.

لا تظهر هذه الأمثلة وغيرها أن ثنائية الجزئي والكلي كانت واضحةً في البحث الأصولي وحسب، بل إن العلاقة بين 
هذه الثنائيات مبنية على قواعد محقّقة لديهم يدل عليها المناقشات والاستدلالات بين مختلف المذاهب، وهو ما خصّص 
التعارض بين  اعتبار  الواحد على الأصول؟، كما يلاحظ أن  له مساحة في كتب الأصول كما في مسألة: هل يقدم خبر 
الجزئي والكلي لدى الأصوليين كان يتم في إطار ضيق، ومن تمثلات ذلك نقاشهم حول المراد من الأصول التي ينبغي 
ألا يخالفها الخبر، وتوجّه الاستدلال والردود على مدى تحقق حصول التّعارض بين هذه الأصول، والصور محل النزاع؛ 
لذا يلاحظ أن النقاش الأصولي حول المسائل التي بنيت على هذه القاعدة كان موازيًا من حيث الكثرة والتّكيز، النقاش 

)))	 الشاطبي، الموافقات، ج2، ص385، وما بعدها.

)))	 محمد بن أحمد ابن رشد، بداية المجتهد ونهاية المقتصد، تحقيق: خالد العطار )بيروت: دار الفكر للطباعة والنشر، 1995(، ج1، ص240، 257

)))	 الشاطبي، الموافقات، ج2، ص399، 400.

)))	 عن أبي هريرة رضي الله عنه قال رسول الله: »من اشترى غنمً مصراة فاحتلبها فإن رضيها أمسكها وإن سخطها ففي حلبتها صاع من تمر«، أخرجه 

البخاري، صحيح البخاري، كتاب البيوع، باب إن شاء رد المصراة وفي حلبتها صاع من تمر، ج2، ص756، حديث رقم: 2044، ومسلم، صحيح 
مسلم، كتاب البيوع، باب حكم بيع المصراة، ج3، ص1158، حديث رقم: 1524، واللفظ للبخاري.

)))	 محمد بن أحمد السرخسي، أصول السرخسي، تحقيق: أبو الوفا الأفغاني )بيروت: دار المعرفة، 1973( ج1، ص341؛ محمد ابن أمير حاج، التقرير 

والتحبير )بيروت: دار الفكر، 1996(، ج2، ص333.
)))	 الجويني، البرهان، ج2، ص643؛ ومحفوظ بن أحمد الكلوذاني، التمهيد في أصول الفقه، تحقيق مفيد أبو عمشة ومحمد بن إبراهيم )مكة المكرمة: 

جامعة أم القرى، 1985(، ج3، ص104.
)))	 ابن القيم، إعلام الموقعين عن رب العالمين، تحقيق مشهور آل سلمان )الدمام: دار ابن الجوزي، 1423هـ/2002م(، ج3، ص223.



91

مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية )المجلد ٤4-العدد ١( – 144٧هـ /٢٠٢٦ م، علمية محكمة، جامعة قطر

الذي يتناول أصل المسألة، فاختلف في اعتبار هذه الأخبار أنها تخالف الأصل أو مقتضى الأصل)1(. فعلى سبيل المثال 
الأمثلة  أن  إلا  والسنة والإجماع-،  إذا خالف الأصول -الكتاب  الخبر  رد  أحمد  الإمام  أن مذهب  العدة  يبين صاحب 
التي يوردها المخالف لم يكن فيها مخالفة لأصل من هذه الأصول)2(، في حين أن من ذهب إلى رد الخبر لمخالفته القياس 
الصحيح كما في حديث المصراة مثلً، استند إلى أن القياس حجة ثابتة بالكتاب والسنة والإجماع، وما خالفه من كل وجه 
يكون مخالفًا لها)3(، ويفهم من ذلك أن التسليم بوقوع التعارض في هذه المسائل كان محل نظر، وهو ما يترتب على المراد 
من الأصول هنا في هذه القضية، حيث يبين بعض الأصوليين أنها الكتاب والسنة المشهورة)4(، في حين يبين غيرهم أنه 
لا يراد به الكتاب والسنة المتواترة والإجماع لأنه لم يرد في أي من الصور المتنازع عليها التعارض مع أي منها، وإنما تنطبق 
على القياس الظني)5(. أما الطوفي فيوسع من دلالة الأصل هنا لتشمل النص أو الإجماع أو الاستدلال أو الاستصحاب 
أو الاستحسان، وغيرها من الأصول، وقد أشار إلى أن الخبر قد يكون معارضًا لأحد هذه الأصول وموافقًا للأخرى)6(، 
وأيا يكن الرأي في هذه المسألة فإن إيرادها هنا ذو أهّمية من حيث إنه يبين أنه لم يكن من بين أقوال الأصوليين من يفسر 
الأصل الذي يمكن أن يعارَض به الخبر على معنى القيم والمعاني العامة دون الاستناد لدليل مباشر، وهذا في الأخبار، 
أما نصوص القرآن فالأمر فيها من باب أولى، وقد ظهر أن الكلي الذي يمكن أن يكون معارضًا للجزئي وفق المنهج 
الشارع، وبهذا فإن  أدلة  المستمد من  أدلة منصوصة، فهو ذاك الأصل  الأصولي، كان ذا مضمون مضبوط مستند على 
تقديم الكلي هو إعمال لتلكم الأدلة، وبالنظر إلى الكليات بمفهوم النسوية الإسلامية التي رأت أنها تتعارض مع بعض 
جزئيات أحكام الأسرة كالحرية والمساواة ونحوهما فإنها مفاهيم لا تأخذ مضمونها من الشارع، بحيث تضبط ويعارض 
بها الحكم الجزئي؛ مما يجعل أي حكم عرضة لأن يعارض ويرد بها، وفق منظور النسوية الإسلامية، وهو ما يفسر ولو 
جزئيا اختلاف كل من المنهج الأصولي ونظرة النسوية الإسلامية لقضية الجزئي والكلي إلا أنه لا يعطي المسألة تفسيًرا 
كاملً إذ للثّنائية طرف آخر وهو الجزئيات، وستتناول الدراسة في الفقرة التالية أهم مرتكزات التعامل مع النصوص 

الجزئية في المنهج الأصولي.

المطلب الثاني: مرتكزات في التعامل مع النصوص )الجزئيات(

إن ما يمكن أن يوصف به المنهج الأصولي من الحذر في رد الجزئيات، ومعارضتها بالكليات، يرجع إلى قواعد أو 

)))	 محمد بن إسماعيل الأمير الصنعاني، إجابة السائل شرح بغية الآمل، تحقيق حسين السياغي، وحسن الأهدل )بيروت: مؤسسة الرسالة، 1986(، 

ص122. 
)))	 محمد بن الحسين أبو يعلى الفراء، العدة في أصول الفقه، تحقيق أحمد المباركي )الرياض: جامعة الإمام محمد بن سعود الإسلامية، كلية الشريعة، ط2، 

1990(، ج3، ص894.
)))	 السرخسي، أصول السرخسي، ج1، ص341.

)))	 ابن أمير حاج، التقرير والتحبير، ج2، ص333.

)))	 محمد بن عيد الرحيم الأرموي الهندي، نهاية الوصول في دراية الأصول، تحقيق صالح اليوسف وسعد السويح )مكة: المكتبة التجارية، 1996(، 

ج7، ص2939.
)))	 سليمان بن عبد القوي الطوفي، شرح مختصر الروضة، تحقيق عبد الله التركي )بيروت: مؤسسة الرسالة، 1987(، ج2، ص238.



92

تعارض الكليات والجزئيات في فكر النسوية الإسلامية: دراسة أصولية تقويمية                                                                      غزالة نوري بن عاشور وصالح قادر الزنكي

مرتكزات رئيسة ينطلق منها في تعامله مع الجزئيات، وعلى وجه الدقة النصوص، ومن هذه المرتكزات:

الفرع الأول: إعمال النص الشرعي على وجه التسليم

هناك عبارات في الكتب الأصولية تنبئ عن هذا الأساس، منها »إعمال الدليلين أولى«)1( من إهمال أحدهما، وتأكيدهم 
أن »ما في القرآن من أمر ونهي فواجب الوقوف عنده«)2(، وأنه يجب العمل بما دل عليه و»نفي المدلول مع تحقق دليله،... 
مخالف للأصل«)3(، »ولا خلاف في سقوط الاجتهاد مع النص«)4(، ونحوها من العبارات المؤكّدة أن النصّ من القرآن 
والسنة متى ما ثبت فيجب العمل به، ولا يترك لأدنى عارض ما لم تتحقق شروط التّعارض بين الأدلة، كما أن النصوص 
الشرعية تقع في أعلى رتبة من الأدلة، »فإنه لا يلزم قول بكل حال إلا بكتاب الله أو سنة رسوله صلى الله عليه وسلم وأن ما سواهما تبع 

لهما«)5(، ولا فرق في ذلك بين نصوص القرآن والسنة؛ فإنه يجب العمل بهما جميعًا.

ويدل على هذا الأساس نصوص منها، قوله تعالى: ﴿وَأَطِيعُواْ ٱللهَ وَأَطِيعُواْ ٱلرسُولَ﴾ ]المائدة: 92[، وقوله تعالى: 
مۡرهِمِۡۗ﴾ ]الأحزاب: 36[، وغيرها 

َ
ن يكَُونَ لهَُمُ ٱلۡيََِةُ مِنۡ أ

َ
مۡرًا أ

َ
ٓۥ أ ُ وَرسَُولُُ ﴿وَمَا كَنَ لمُِؤۡمِنٖ وَلَ مُؤۡمِنَةٍ إذَِا قَضَ ٱللَّ

من الآيات الكريمات.

والمقصود إعمال النص على وجه التّسليم له بمعنى أن يعمل على الوجه الذي أراده الشارع سبحانه، والتّسليم للنص 
الغزالي بأنها »عمدة علم الأصول«،  التي وصفها  العناية بمباحث الدلالة  بهذا المعنى هو الذي اقتضى من الأصوليين 
ذلك أن الأوامر والنواهي المتضمنة في هذا الخطاب هي مصدر الأحكام الشرعية، ومن هنا كان الاهتمام بالوصول إلى 
المراد من النص ومحاولة استثماره قدر المستطاع، ولذلك فقد فصل العلماء في مراتب الدلالة مبينين ما يدل عليه كل منها، 
مقررين أن خطاب الشارع لا يجوز أن يعني به الشارع خلاف ظاهره)6(، والأخذ بمعنى يؤدي لعدم اعتبار الأمر والنهي 
المجردين غير مقبول)7(، إلى جانب عنايتهم بمقاصد الشارع والمعاني العامة التي يدل عليها استقراء الشرع، وهو ما يظهر 
عند تناولهم للمقاصد، ويبرز في تناولهم لكل هذه المباحث السمات المترتبة على كون الشرع هو مصدر هذا الخطاب، 
من كونه خطابًا معصومًا وكاملً وصالحاً لكل زمان ومكان...، أمّا رد الدليل لأنه مخالف لإحدى القيم حسب اعتقاد 

المجتهدين، فغير وارد. 

)))	 عبد الرحيم بن الحسن الإسنوي، نهاية السول شرح منهاج الوصول )بيروت: دار الكتب العلمية، 1999(، ص212.

)))	 علي بن أحمد ابن حزم الأندلسي، الإحكام في أصول الأحكام، تحقيق أحمد شاكر )بيروت: دار الآفاق الجديدة، ]د.ت[(، ج1، ص95.

)))	 علي بن أبي علي الآمدي، الإحكام في أصول الأحكام، تحقيق عبد الرزاق عفيفي )بيروت: المكتب الإسلامي، ]د.ت[(، ج2، ص190.

)))	 أحمد بن علي الجصاص، الفصول في الأصول )الكويت: وزارة الأوقاف الكويتية، ط2، 1994(، ج4، ص38.

)))	 محمد بن إدريس الشافعي، الأم، تحقيق رفعت عبد المطلب )المنصورة: دار الوفاء، 2001(، ج8، ص258. 

)))	 محمد بن عمر الرازي، المحصول، تحقيق طه العلواني )بيروت: مؤسسة الرسالة، ط3، 1997(، ج1، ص388.

)))	 الشاطبي، الموافقات، ج3، ص411.



93

مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية )المجلد ٤4-العدد ١( – 144٧هـ /٢٠٢٦ م، علمية محكمة، جامعة قطر

ونظرًا لما للنصّ الشرعي من مكانة، وكونه المرجوع إليه والأصل في اعتبار ما سواه من الأدلة، والإجماع على ذلك 
بين الأصوليين، وأنه معتبر لديهم في طريقة ضبط العلاقة بين النص الجزئي وغيره من الكليات؛ فإنه في المواضع التي لا 
يعمل فيها بالخبر لمخالفته الأصول -عند من يرى ذلك-، كما في مسألة المصراة عند الحنفية مثلً، يبينون أن الخبر لا يترك 
إلا للضرورة حيث ينسد باب الرأي، وهو في هذه المسألة مخالف لقاعدة ضمان المثليات المجمع عليها، ولقوله تعالى: 
﴾ ]البقرة: 194[)1(، ولا تسعى الدراسة هنا إلى  بمِِثۡلِ مَا ٱعۡتَدَىٰ عَلَيۡكُمۡۚ عَلَيۡهِ  ﴿فَمَنِ ٱعۡتَدَىٰ عَلَيۡكُمۡ فَٱعۡتَدُواْ 
بحث خصوص هذه المسألة ولا الآراء الواردة فيها وإنما تسعى للوقوف من خلال هذه الأمثلة وما بنيت عليه من قواعد 

واستدلالات على المبادئ الرئيسة التي يقوم عليها منهجهم والمساحة المشتركة بينهم على اختلاف مذاهبهم.

وهذا المبدأ إذ يعكس أهمية ومكانة النص الشرعي في الدرس الأصولي فإنه أيضًا يكشف عن جانب من المعاني التي 
النسوية الإسلامية  بالكلي، وهو ما يختلف فيه مخالفة ظاهرة مع نظرة  يأخذها بعين الاعتبار عند بحث علاقة الجزئي 
للنصوص قرآنًا وسنة، أمّا القرآن فقد صرحت بعضهن، برفض تطبيق الآية إذا خالفت معاني العدل والمساواة...إلخ)2(، 
ولا شك أن هذه المخالفة هي وَفق فهمهن للنص وللعدل والمساواة، فضلا عن بطلان القول بترك العمل بالآية، أما 
السنة النبوية، فتوضّح إحدى دراسات النسوية الإسلامية أن المنهج الصّائب في نقد متون الأحاديث هو بعرضها على 
القيم التي يخرج بها القارئ عند تأمله للقرآن الكريم؛ إذ يظهر للمؤمن الذي يتأمل القرآن أن تقييمه للبشر يكون على 
أساس عدة قيم منها العدل والحق وإنصاف المستضعفين، ومنهم المرأة، فمخالفة نص الرواية لهذه القيم تؤدي إلى الشك 
في صحتها)3(، وهذا الطرح يجعل العلاقة بين الكتاب والسنة علاقة اختلاف لعدم وجود معيار منضبط فيما يمكن عده 
مخالفًا لقيمة العدل مثلً؛ إذ هذا مما قد تختلف فيه الأنظار وهو ما ينتج عنه توسيع دائرة رد الأحاديث، ومن ثم يخالف 
المنهج الأصولي الذي ينفي الاختلاف بين الكتاب والسنة كما لا يقع الخلاف داخل آيات القرآن الكريم)4(، ويخرج بنتائج 
مخالفة أيضا بناءً على ذلك. أما عدم الأخذ بنص القرآن إذا خالف معنى كليا حسب رؤية هذا التيار فظاهر مخالفته من 

باب أولى)5(.

الفرع الثاني: تكامل النصوص

خطاب الشارع المتمثل في القرآن الكريم والسّنة النبوية، إنما يفهم ويتعامل معه على أنه وحدة واحدة لا اختلاف فيه، 
فعلى هذا الأساس تفهم نصوصه، وعليه تبنى قواعد استثمارها، والأصل في ذلك أن هذه النصوص مصدرها واحد، 

)))	 البخاري، كشف الأسرار شرح أصول البزدوي، تحقيق عبد الله محمود عمر )بيروت: دار الكتب العلمية، 1997(، ج2، ص380، 381.

)))	 آمنة ودود، »بحث في القرآن والجنسانية«، في أميمة أبو بكر وآخرون، النسوية والدراسات الدينية، ص262. واستعملت لفظ »التطبيق الحرفي«، في 

محاولة للتورية عن الرفض الصريح للنص.
)))	 زينب أبو المجد، »أسباب النزول وأحكام النساء في الفقه الشافعي«، ص149. ويشار إلى تباين موقف النسوية الإسلامية من السنة النبوية بين من 

يقبلها ويؤول ما لا يراها منصفة بحق المرأة، وبين رافض لها.
)))	 أحمد ابن تيمية، مجموع الفتاوى، تحقيق عبد الرحمن بن محمد )المدينة: مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، 1995(، ج19، ص84.

)))	 وحيث إنه لا مجال لهن لرد الآيات القرآنية من حيث الثبوت فإنهن يلجأن للتأويل لرد ظاهر الآيات حتى تتماشى مع المعاني الكلية التي يعتقدنها. 



94

تعارض الكليات والجزئيات في فكر النسوية الإسلامية: دراسة أصولية تقويمية                                                                      غزالة نوري بن عاشور وصالح قادر الزنكي

الاتباع  التشريع وحكمته وحقيقته، فواجب  إلى تشويه صورة  يؤدي  بالبعض دون الآخر لا دليل عليه، وقد  فالأخذ 
ِينَ جَعَلوُاْ  واحد في الجميع، وغير ذلك يعد تحكّمً)1( وعملً بالهوى، وهو ما ذمّه الله تعالى في كتابه، في قوله تعالى: ﴿ٱلَّ
النصوص-القرآن  عِضِيَن﴾ ]الحجر: 91[، أي مفرقًا، ومبنى هذا الأساس على أمرين؛ الأول: مصدر هذه  ٱلۡقُرۡءَانَ 
الكريم والسّنة النبوية - الشارع سبحانه وتعالى، وهو ما يعني عصمتهما من الخطأ والاختلاف والتناقض فيما بينها، فإذا 
كان التناقض مما ينزه عنه كلام العقلاء فما بالنا بخطاب الشارع الحكيم العليم سبحانه. والثاني: فإن حجّية القرآن لكل 
القرآن، وحجية السّنة ثابتة لكل سنة صحيحة، فليست آية أولى من آية، ولا يثبت العمل بحديث دون آخر، وكلاهما 
ثابت عن النبي صلى الله عليه وسلم، وإلا كان ذلك انتقاءً واختيارًا ينافي حقيقة التّكليف والتّسليم لله تعالى، واتّباع ما شرعه واختاره 

لعباده، وظاهرة الصّلة بين هذا المرتكز وما قبله؛ فإن إعمال النص والتسليم له يستلزم التسليم له كله.

منها،  النصوص بعضها مع بعض، وفي ممارسة الاجتهاد لاستنباط الأحكام  العلاقة بين  العام في فهم  المبدأ  وهذا 
تكون مراعاته في مسارين:

مع  كالعام  الأصولية  القواعد  بعض  تعكسه  ما  وهو  جزئيات  باعتبارها  والأحاديث  الآيات  في  النظر  في  الأول: 
الخاص، والمطلق مع المقيد، والمجمل مع المبين ونحو ذلك.

الإخلال  على  ويترتب  الأصولي،  المنهج  في  مطلوب  معتبر  وكلاهما  والكلي،  الجزئي  بين  العلاقة  تناول  في  والثاني: 
بالإنسان  وكلياتها  وجزئياتها  في نصوصها  المتكاملة  الشريعة  يشبّه  حيث  الشاطبي،  ذلك  يبين  كما  النتائج،  في  الخطأ  به 
الصّحيح السّوي؛ فحيث يطلق هذا الوصف على ما يصدق عليه بجملته أنه إنسان، لا على جزء منه كالرأس أو اليد، 
وغيرهما، فكذا الشريعة المطهّرة، ينبغي ألا يستنبط منها الحكم إلا من أدلتها من حيث إنها متكاملة لا من أي دليل منها 
كيفما اتفق، وهو سبيل الراسخين في العلم الذين ينظرون إليها كالوحدة الواحدة، منبهًا -رحمه الله- إلى أن من يأخذ 
الدليل أخذًا لا يعد فيه النظرة المتكاملة للنصوص، كأن يأخذ بالدليل وإن كان ثمّة ما يعارضه، فكأنه يتّبع المتشابه، الذي 
لا يتبعه إلا زائغ)2(. وبعرض هذا المنهج على منظور النسوية الإسلامية لعلاقة الأحكام الجزئية مع القيم الكلية تظهر 
المفارقة بينهما، ففي الوقت الذي يعد من أبرز سمات المنهج الأصولي اعتبار نصوص القرآن والسنة وحدة واحدة تتفاعل 
أجزاؤها فيما بينها وتتكامل، وأن الفهم السليم لأي نص متوقف على فهم ما يرتبط به من نصوص أخرى)3(، ولا شك 
أن من هذه النصوص ما يدل على قيمة كلية، فإن النسوية الإسلامية تأخذ الجزئيات بمعزل عن الكليات، وتضع كلا 
منهما في موضع، فعلى سبيل المثال ما تعده تعارضًا بين آيات المواريث وكلي المساواة أو العدل، ناتج عن تناول هذا الحكم 
المنصوص عليه تناولً مستقطعًا ومبتورًا لا ينظر إلى الشريعة على أنها وحدة واحدة، ونظمت أحكامها بما يتناسب مع 
وظيفة كل فرد من أفراد الأسرة، وبما يحقق مصلحته من غير وكس ولا بخس ولا شطط، والاستحقاق قدرًا وقوة على 

)))	 ابن حزم، الإحكام في أصول الأحكام، ج3، ص118. 

)))	 إبراهيم بن موسى الشاطبي، الاعتصام، تحقيق مشهور آل سلمان )عمّن: الدار الأثرية، ط2، 2007(، ج2، ص51، 52. 

)))	 محمد يونس علي، علم التخاطب الإسلامي دراسة لسانية لمناهج علماء الأصول في فهم النص )طرابلس: دار المدار الإسلامي، 2006(، ص86، 

.87



95

مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية )المجلد ٤4-العدد ١( – 144٧هـ /٢٠٢٦ م، علمية محكمة، جامعة قطر

الواجب قدرًا وقوة، سواء بسواء.

الفرع الثالث: الأحكام شرعت للمصالح، وكل حكم لا يخلو من مصلحة

تعالى:  قال  القرآن،  صريح  ذلك  على  دل  وقد  العبثية،  عن  بعيدة  فهي  ومقاصد،  لِحكم  شرعت  الشرعية  الأحكام 
تأكيد أن هذا يشمل كل  ترُجَۡعُونَ﴾ ]المؤمنون: 15[ والمراد هنا  لَ  إلَِۡنَا  نَّكُمۡ 

َ
وَأ عَبَثٗا  خَلَقۡنَكُٰمۡ  نَّمَا 

َ
أ فَحَسِبۡتُمۡ 

َ
﴿أ

الأحكام، حتى تلك التي قصرت عقولنا عن معرفة ما فيها من مصلحة، وهذا أصل مجمع عليه، وأحكامه تعالى لا تخلو 
عن حكمة بإجماع)1(، أدركناها أو لم ندركها؛ فإن هذا لا ينفيها عنها، وإنما ينفي علمنا بها، مع كون المصلحة في نفسها 
ثابتة للحكم)2(، وتعددت عبارات الأصوليين في هذا المعنى، مبينين أن رعاية المصلحة في الأحكام هي تفضل من الله 
تعالى، وأن الشرائع راعت مصالح العباد في العاجل والآجل، وأن الرسل عليهم السلام بعثوا لتحصيل المصالح تكثيًرا 
وتكميلً)3(. أما أدلة ذلك ففي مقدمتها الاستقراء)4( الذي يتضمن النظر في الجزئيات الكثيرة والخروج بحكم كلي؛ مما 

يؤكد بدوره منهجية مستقرة في التعامل مع ثنائية الجزئي والكلي في العقل الأصولي. 

وهذا المبدأ يصدق على كل الأحكام سواء منها ما كان حكمً أصليا أو مستثنىً، فكون الحكم مستثنىً من القاعدة 
العامة لا يعني أنه متجرد عن المصلحة، بل إن من الأصوليين من يقرر أن استثناء هذه الأحكام إنما هو لمصلحة أكمل من 

مصلحة نظائرها)5(، وهذا يؤكد ملحوظة البعد المصلحي للأحكام كلها في المنطق الأصولي.

وإذا كان هذا المبحث يتناول مسألة علاقة الجزئي مع الكلي في المدونة الفقهية من وجهة نظر النسوية الإسلامية، التي 
تفترض إهمال الاستنباط الفقهي للكليات القيمية كالعدل والمساواة ونحوهما في أحكام المرأة؛ فإن استحضار هذا المبدأ 
في المنهج الأصولي في التّعامل مع جزئيات النصوص يقدم إجابة ترد على هذه الدعوى، فحيث إن القيم التي ترى فيها 
النسوية الإسلامية تعارضًا مع أحكام معينة كالميراث والقوامة وغيرهما هي مقاصد كلية، أي أن في تحصيلها منفعة، وفي 
تفويتها مفسدة، كالعدل مثلً، ولا خلاف في ذلك، فإن طريق التّوصل إلى هذه المصالح في المنهج الأصولي هو النص 
نفسه، فإعمال النص فيه تحصيلٌ للمصلحة، وفي إهماله تفويتٌ لها، وراعت الشريعة في كل باب من التّصرفات ما يناسبه 
تتبع الأوامر والنواهي؛ وإن كنا نجهل أحيانًا  المرجوة منه)6(، وعليه فالمصالح  المصالح  من الأحكام من حيث تحقيق 

)))	 الآمدي، الإحكام في أصول الأحكام، ج2، ص189.

)))	 أحمد بن إدريس القرافي، نفائس الأصول في شرح المحصول، تحقيق: عادل عبد الموجود، وعلي معوض )القاهرة: مكتبة نزار مصطفى الباز، 1995(، 

ج1، ص324. 
)))	 ابن تيمية، مجموع الفتاوي، ج29، 271، ج33، ص159. 

)))	 الشاطبي، الموافقات، ج2، ص12. وهو ما استدل به البيضاوي. تقي الدين علي بن عبد الكافي وولده تاج الدين عبد الوهاب، الإبهاج في شرح 

المنهاج، تحقيق: أحمد الزمزمي، ونور الدين صغيري )دبي: دار البحوث للدراسات الإسلامية وإحياء التراث، 2004( ج6، ص2345.
)))	 الطوفي، شرح مختصر الروضة، ج3، ص329.

ج2،   ،)1991 الأزهرية،  الكليات  مكتبة  )القاهرة:  سعد  طه  تحقيق:  الأنام،  مصالح  في  الأحكام  قواعد  السلام،  عبد  بن  العزيز  عبد  الدين  عز   	(((

ص143.



96

تعارض الكليات والجزئيات في فكر النسوية الإسلامية: دراسة أصولية تقويمية                                                                      غزالة نوري بن عاشور وصالح قادر الزنكي

تحقيق المصلحة على وجه التّفصيل، فيكون الأمر أو النهي دالا على تضمّن الفعل أو الترك للمصلحة، فأي رأي يكر على 
الأمر والنهي بالإبطال فهو مردود)1(، وإن كان بداعي تحقيق المصلحة، أمّا طريقة النسوية الإسلامية فتقوم على فحص 
مدى تحقق المصلحة بمفهومها على النص، ومن ثم لا تفترض تضمن النص للمصلحة ابتداء، كما هو الحال في المنهج 

الأصولي. 

الكليات أنها تختلف مع  التّعارض مع  التي تدعي فيها  النسوية الإسلامية للنصوص الجزئية  تناول  ولا يظهر عند 
أصول الفقه في أصل المسألة أي أنها لا تنفي -صراحةً- تضمّن النص للمصلحة من كل وجه، ولكن مقتضى تنظيرها 
هو عدم التسليم بذلك، وذلك لأنها تتعامل مع مسألة أن الحكم المنصوص يتضمن المصلحة بطريقين: إما أن تصف 
المصلحة بالمؤقتة والموافقة لعصر التنزيل وليست دائمة وعامّة، وإمّا بأن تقفز على النصوص الجزئية بدعوى أن الشرع قد 
اعتد بالمصالح الكلية مقابل المصالح الجزئية)2(، حتى لو كان في ذلك عدم موافقة لنصوص الشرع نفسه، كما في القوامة، 
وفي كلتا الحالتين يظهر في موقفها الاضطراب، ففي الأولى عدت المصلحة التي تضمّنها النص قاصرة، دون تنبيهه على 
التوقيت في الحكم، وفي الثّانية نسبت له التّعارض بين جزئيات الأحكام وكلياتها تعالى الله عن ذلك. وهذا خلاف المنهج 
الأصولي الذي يعد المصلحة المتضمنة في النص تابعة له في الثّبات والعموم، أي مادام الحكم ثابتًا فهو متضمن للمصلحة.

وهنا مسألة مهمة يظهر فيها الفارق بين المنهج الأصولي والمنظور النسوي وهي تفسير المصلحة وما معيار اعتبارها؟، 
فالتفسير المادي الجدلي للمصلحة يقر ببعد دنيوي واحد لا غير، وهو ما تعكسه طريقة اعتبار النسوية الإسلامية للمصلحة 

التي يتضمنها النص، وهو يخالف التفسير الأصولي للمصلحة؛ التي لها معيارها ولها بعدها الدنيوي والأخروي)3(.

المطلب الثالث: علاقة الجزئي بالكلي، وثبوت التعارض

بينت الدراسة فيما سبق أن مؤدى هذا الأساس من أسس النسوية الإسلامية في نظرتها للفقه هو دعوى التعارض بين 
الجزئي والكلي، وقد تناولت الدراسة الموقف الأصولي من الكليات، ثم المرتكزات الأساسية في التعامل مع النصوص 
الجزئية، وبهدف الاقتراب إلى رؤية أشمل للمنهج الأصولي ومن ثم تقييم هذا الأساس بناء عليه؛ فإن الدراسة ستعرض 
علاقة الجزئي بالكلي وتفاعلهما في عملية الاجتهاد، وذلك في حال التعارض، وتحديدًا مع النص الجزئي؛ لأنه موضع 

نقد النسوية الإسلامية لعدد من أحكام الأسرة، وذلك في المحور التالي: 

الفرع الأول: العلاقة بين الكلي والجزئي

الجزئي والكلي في منظومة الأحكام الشرعية صنوان، فالجزئيات هي التي تكوّن الكلي، وما الكلي إلا مجموع تلك 
الجزئيات، وإذا كان الكلي يتركّب من مجموع الجزئيات فهذا يدل على أن وجوده الواقعي وتحققه في الخارج إنما يكون 

)))	 الشاطبي، الموافقات، ج3، ص409، 411. 

)))	 يراجع: ص 6، 7 من الدراسة. كما في الميراث مثلا. 

)))	 الشاطبي، الموافقات، ج2، ص44، وما بعدها. 



97

مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية )المجلد ٤4-العدد ١( – 144٧هـ /٢٠٢٦ م، علمية محكمة، جامعة قطر

في جزئيات المسائل؛ إذ هو معنى عام مجرد، وعليه فإن معرفة الكليات تكتسب بعد تحصيل العلم بالجزئيات)1(، وقد 
أكّد الشاطبي هذا المعنى، وهو أن الكّلي إنما هو معنى ذهني معقول، وبهذا فلا يصحّ توجّه التّكليف إليه لأنه ليس له 
وجود خارجي إلا ضمن الجزئيات، فيكون التكليف به تكليفًا لما لا يطاق)2(، وقد شبّه ابن تيمية هذه الكليات بالميزان، 
وأنها لوزن المعينات -الجزئيات-، فمن عرف الكليات فقط، كان كمن معه الميزان فقط، وبهذا فلا جدوى لمعرفته؛ لأن 
المقصود من الميزان هو وزن ما هو موجود في الخارج، وعليه فالكليات لولا جزئياتها المعينة لم يكن لها اعتبار)3(، وبناءً على 

ما تقدم فإن طريق الوصول إلى حقيقة الكلي يكون بمعرفة الجزئيات المنتمية له، ويدل على ذلك أمور)4(:

أولً: العلم بالكليات إنما يكون من استقراء الجزئيات، فالوقوف مع الكلي والإعراض عن الجزئي وقوف مع شيء 
لم يتقرر وجوده بعد.

ثانيًا: الجزئي لم يوضع جزئيا إلا لأنه متضمّن للكلي، وهو فيه على التّمام، فالإعراض عن الجزئي يكون إعراضًا عن 
الكلي نفسه في الحقيقة ابتداء وانتهاء.

ثالثًا: الإعراض عن الجزئي يؤدي للشك في الكلي؛ لأن الإعراض عنه إنما يكون عند توهم مخالفة الجزئي للكلي، 
وإذا كان الكلي قد استمد من مجموع الجزئيات، ومع ذلك خالف الكلي الجزئي، فدل ذلك على عدم تحقّق العلم 

بهذا الكلي.

الشريعة  في  مثلً  العدل  مفهوم  فإن  المنهج  هذا  على  فبناءً  بالشرع،  يكون  إنما  الشرعية  الجزئيات  تحديد  تقرر  وإذا 
الإسلامية يمكن تصوره عن طريق الجزئيات التي تندرج تحت هذا الكلي، وبهذا المنهج لن تعتبر القوامة مثلً معارضةً 
للتّوحيد في الشريعة الإسلامية، ولن تعد الأحكام مضطربة متعارضة، على أن الأمر في القيم أشد أهمية بالنسبة لعموم 
الكليات؛ ذلك لأن كونها مماّ هو مستحسن بين كل الناس على اختلاف أزمانهم وأماكنهم قد يشعر بأنه بالإمكان تحديد 
كل الجزئيات المنطوية تحتها بناءً على الاتّفاق على أصلها، دون التفات إلى أن تحقيق هذه القيم في جزئيات المسائل قد 
الحياة  القيم في  تفعيل هذه  تحديد طرائق  الأفهام في  اختلاف  ذلك  يبين  الكمال،  العقول على وجه  تدركه  مما لا  يكون 
اليومية؛ ولذلك فإن ما يعده الشارع من جزئيات لتحقيق مراتب المصالح منها ما لا يدرك إلا بالنص عليه، أي ليس 
سبيل إدراكه العقل المحض، ويدل عليه أن أهل الفترة كانوا يسعون للمحافظة على المصالح الضرورية لهم حسب ما 
ترشده إليه أفهامهم، فلم يهتدوا إلى كمال العدل في تحصيل هذه المصالح؛ إذ لم تكن تخلو من وقوع الهرج وتفويت بعض 
المصالح الأخرى، أما منهج الشارع فإنه معتبر للمصالح على وجه الإنصاف والكمال في كل زمان ومكان)5(، وذلك 

)))	 أحمد ابن تيمية، الرد على المنطقيين )بيروت: دار المعرفة، [د.ت](، ص368.

)))	 الشاطبي، الموافقات، ج2، ص96. 

)))	 ابن تيمية، الرد على المنطقيين، ص372.

)))	 الشاطبي، الموافقات، ج3، ص175، 176.

)))	 المرجع نفسه، ج3، 179، 180.



98

تعارض الكليات والجزئيات في فكر النسوية الإسلامية: دراسة أصولية تقويمية                                                                      غزالة نوري بن عاشور وصالح قادر الزنكي

لكماله عن نقص إدراك وجوه تحقق هذه المصالح. 

الفرع الثاني: ثبوت التعارض بين الأدلة

في هذا البند نتساءل عن الأمور التي يصبح توفرها في أحد الدليلين أو فيهما علامة على وجود التعارض بينهما، وهي 
من المسائل المفصلة في الدراسات الأصولية؛ لذا ستقتصر الدراسة على بعض الإشارات التي لا بد منها للوقوف على 

المقصد.

التّعارض في اصطلاح الأصوليين هو » تقابل الحجتين المتساويتين على وجه يوجب كل واحد منهما ضد ما توجبه 
الأخرى كالحل والحرمة والنفي والإثبات«)1(. أي »إذا قامت الدلالة: على أن في ثبوت أحدهما نفيا للآخر«)2(، بأن لا 

يمكن أن تثبت دلالتهما في محلهما؛ لأن كلا منهما يدل على خلاف ما يدل عليه الآخر.

وهو بهذا المفهوم يتعلق بفهم المجتهد، لا بذات الأدلة، فلا تعارض بينها على الحقيقة البتة)3(، وسواء في ذلك آيات 
القرآن الكريم أو الأحاديث النبوية)4(، وما يقال فيه بالتعارض فهو لأمر خارج كأن لا يكون الخبر من كلام النبي صلى الله عليه وسلم)5(، 
فَلَ يَتَدَبَّرُونَ ٱلۡقُرۡءَانَۚ وَلوَۡ كَنَ مِنۡ 

َ
والدليل على عدم وقوع التّعارض الحقيقي بين أدلة الشرع إضافة إلى قوله تعالى: ﴿أ

ِ لوَجََدُواْ فيِهِ ٱخۡتلَِفٰٗا كَثيِٗرا﴾ ]النساء: 82[، هو ما أشارت إليه الآية الكريمة نفسها، وهو أن الشرع من  عِندِ غَيِۡ ٱللَّ
عند الله تعالى فلا يقع فيه التّعارض؛ لأن التعارض علامة على العجز، فإثبات حكم بدليل يعارضه دليل آخر، فيه عجز 
عن إقامة دليل سالم من المعارضة، وتعالى الله عن ذلك، وما يقال فيها التعارض فهو تعارض في نظر المجتهد، لا في حقيقة 
الحكم)6(، ودعوى التعارض التي يتضمنها نقد النسوية الإسلامية لبعض الأحكام لم تراع فيها هذا المدرك، أي مصدر 
تلك الأحكام؛ لذا فمآل دعواها اعتبار النص الجزئي متعارضًا مع بعض القيم الكلية التي راعتها الشريعة، ودفع هذا 
التعارض يستلزم عندها عدم الأخذ بذلك الجزئي، وهذا التصور والتفكير والتقرير غير مقبول بهذه الصورة من منظور 
المنهج الأصولي، وإن قيل: إن النسوية الإسلامية لم تصرح بدعوى التعارض، فيقال: إن نقدها لبعض الأحكام بناءً على 
أن الفقهاء لم يراعوا عند استنباطهم القيم الكلية، وآراءهن في إعادة النظر فيها، مبني على التسليم بوجود هذا التعارض 

في واقع الأمر)7(.

وعليه فإن اعتبار التّعارض وفق المنهجية الأصولية إنما يتحقّق بعد توفر جملة من الشروط التي يجعل وجودها سبب 

)))	 السرخسي، أصول السرخسي، ج2، ص12.

)))	 الجصاص، الفصول في الأصول، ج3، ص172.

)))	 الشاطبي، الموافقات، ج5، ص341.

)))	 أحمد بن علي الخطيب البغدادي، الكفاية في معرفة أصول علم الرواية، تحقيق ماهر الفحل )الدمام: دار ابن الجوزي، 1432هـ/2011م(، ج2، 

ص260.
)))	 محمد بن أبي بكر ابن القيم، زاد المعاد في هدي خير العباد )بيروت: مؤسسة الرسالة، ط27، 1415هـ/1994م(، ج4، ص137

)))	 البخاري، كشف الأسرار، ج3، ص76. 

)))	 يراجع: ص 7، 8 من الدراسة.



99

مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية )المجلد ٤4-العدد ١( – 144٧هـ /٢٠٢٦ م، علمية محكمة، جامعة قطر

حصول التّعارض وَفق نظر المجتهد، ومن ثم الانتقال إلى الإجراءات العملية المترتبة على ذلك منها مثلا، اجتماع حجّتين 
واحدٍ)1( وقد شرط بعض الأصوليين وحدة  منهما ضد الأخرى في محل واحدٍ، ووقت  بإيجاب كل واحدة  متدافعتين 
النسبة الحكمية أي بين المحكوم عليه والمحكوم وغيرها من الوحدات الثمانية المشروطة في تحقيق التناقض)2(، كما شرطوا 
عدم إمكان الجمع؛ فإن أمكن الجمع فلا تعارض)3(، وانطباق هذه الشروط على الصور التي تناولتها النسوية الإسلامية 

محل نظر، ويبعد أن يصدق عليها التعارض بهذا المفهوم الأصولي)4(. 

وعليه فإن ما تطرحه بعض كتابات النسوية الإسلامية من تعارض مبدأ وحدانية الله تعالى ومفهوم القوامة بدعوى 
أن هذا الأخير يكرس تراتبية في العلاقات بين الزوجين، لا يتوافق مع منهج علم أصول الفقه ولا يراعي ما تنطوي عليه 
مباحث التعارض والترجيح من قواعد، ذلك أن القوامة لم ترد على محل يقتضي نفي التوحيد، كما أن المسألتين لا تجتمعان 
في حكمين متضادين يتعذّر الجمع بينهما. فإثبات وحدانيته سبحانه وتعالى لا يتعارض مع بيانه للأدوار والواجبات بين 
الزوجين بما يقتضيه علمه وحكمته، كما لا ينافي ما دلت عليه نصوص قطعية أخرى من المساواة بين الرجال والنساء في 
أصل التكليف والأهلية، وكذا الميراث والأمر فيه أشد وضوحا وصراحة؛ إذ قد ثبتت الأنصبة وفق نسب منصوصة 
واضحة قطعية الدلالة، فلا مجال لتجاوزها بدعوى التدرج لاعتبارها معارضة لكلي المساواة؛ إذ في ذلك طرح للدليل 
القطعي ثبوتًا ودلالةً، اتّباعًا للظن وميل النفس، وفتح هذا الباب لا يبقي في الشريعة ثابتًا، ويجعلها خاضعة لاختلاف 
الآراء ووجهات النظر، وقد تقدم بيان مرتكزات التعامل مع الدليل الجزئي وفق منهج أصول الفقه، وهو ما لم تلتزم به 

النسوية الإسلامية في دعاويها.

إن موضع الإشكال مع النسوية الإسلامية ليس في فكرة تجديد النظر في الأحكام الاجتهادية وإنما في طريق تحقيق 
ذلك، فقد تبين اضطراب موقفها من المرجعية الإسلامية، وأنها لا تتوافق مع المنهج الأصولي في التعامل مع النصوص.

يبقى هذا  القواعد الأصولية، ولكن  تراعيه  أمر  الكليات في عملية الاجتهاد  اعتبار  أن  تقدم  مما  تبين  فقد  وختامًا؛ 
أن  يمكن  كيف  أو  الكليات،  هذه  اعتبار  لكيفية  المنظورين  كلا  لاختلاف  الإسلامية  النسوية  لدى  نظر  محل  الاعتبار 
تنعكس على الأحكام الجزئية؟ وكان من أهم منازع هذا التفاوت هو كيفية التّعامل مع الجزئيات خاصة النصية منها، 
وقد عرضت الدراسة لما رأته أهمّ مرتكزات المنهج الأصولي في تعامله مع النصوص الجزئية مماّ له صلة بموضوع الكلي 
والجزئي؛ مما استنتجته من التنظير الأصولي في عدة مباحث أصولية، وقد أبرزت هذه المرتكزات نواحي الاختلاف بين 
كل من المنهج الأصولي والمنظور النسوي، وأظهرت إشكالً جوهريا في فكر هذا التّيار يتعلق بسؤال المرجعية الإسلامية، 

)))	 السرخسي، أصول السرخسي، ج2، ص12.

)))	 عبد اللطيف عبد الله البرزنجي، التعارض والترجيح بين الأدلة الشرعية )بيروت: دار الكتب العلمية، 1993(، ج1، ص154، 155.

تقويم الأدلة في أصول الفقه )بيروت: دار الكتب العلمية، 2001(، ص214؛ ومحمّد بن علي أبو الحسين البصري،  )))	 عبد الله بن عمر الدبوسي، 

المعتمد في أصول الفقه، تحقيق خليل الميس )بيروت: دار الكتب العلمية، 1403هـ/1983(، ج2، ص178.
)))	 لذلك فالملاحظ في كتب الأصول أن جل الحديث عن التعارض فيها إنما يتناول التعارض بين الأدلة من نصوص الكتاب والسنة والأقيسة، ويندر 

الكلام في التعارض بين النصوص والكليات، أو المصالح ونحوها؛ إذ لا ينطبق عليها التعارض بالمفهوم الأصولي.



100

تعارض الكليات والجزئيات في فكر النسوية الإسلامية: دراسة أصولية تقويمية                                                                      غزالة نوري بن عاشور وصالح قادر الزنكي

وخطاب صاحب الشرع. 

فالمنهج الأصولي ينطلق من أن النص الشرعي هو أصل المرجعية الإسلامية، وتقديمه هو مصداق تقديم المرجعية 
ينبني  ثم  المكلفين، ومن  بأفعال  المتعلق  تعالى  الله  الشرعي هو خطاب  إن الحكم  والتسليم بحكمها، حيث  الإسلامية 
على ذلك التعامل مع خطاب الشارع على نحو معين أو حسب ضوابط وضعوها لأجل ذلك، ولتكامل رؤيته لكل من 
الكليات والجزئيات نرى أنه يعطي كلا منها موقعًا يمكن أن ترتسم من مجموعهما صورة الشريعة، على نحو يراعي المبدأ 
والنتيجة، فلم يعط الكلي الأولوية المطلقة التي تكر على العديد من الجزئيات بالإبطال، وكذا العكس. في حين أن منظور 
النسوية الإسلامية عجز عن إدراك هذا التكامل فوقع في الاضطراب بين تنزيه الشريعة ووصفها بالكمال وبين وصف 

بعض النصوص الجزئية بالقصور عن تحقيق القيم العليا، بل وربما الإلماح إلى تعارضها معها.

خاتمة

قراءتها  في  الإسلامية  النسوية  منها  تنطلق  التي  الأسس  إحدى  من  الأصولي  الموقف  بيان  إلى  الدراسة  هذه  سعت 
للمدونة الفقهية، والتي تسهم بدورها في تشكيل موقفها من أحكام المرأة. 

وقد خلصت الدراسة إلى النتائج والتوصيات التالية:

أولً: النتائج

 أن علاقة أحكام المرأة بالقيم الكلية العليا؛ كالعدل والمساواة ونحوها تبدو في نظر النسوية الإسلامية غير متسقة؛ إذ 
ترى وجود انفصال بين هذه الكليات وبين الأحكام الجزئية المتعلقة بالمرأة؛ كما استنبطها الفقهاء. وبناءً على ذلك؛ توظِّف 
الكليات مباشرة، متجاوزاتٍ الجزئيات  يبنين آراءهن منطلقاتٍ من  التصور في نقد تلك الأحكام، ثم  النسويات هذا 
المتصلة بها، وقد ظهر أيضًا أن مفهوم النسوية الإسلامية للكلي أو للقيم العليا في مقابل الجزئي إنما هو مستمد من الفكر 
النسوي، القائم على قيم الحداثة؛ مما يبرز جانبا مهمًّ من اضطراب النسوية الإسلامية في التعامل مع الأحكام والنصوص.

النصوص  مع  التعامل  في  الأصولية  المرتكزات  مع  يتوافق  لا  الإسلامية  النسوية  منظور  أن  الدراسة  أظهرت  فقد 
الجزئية، الأمر الذي أوقعها في تناقض منهجي؛ فهي من جهة تعتبر النصوص مرجعية لها، لكنها من جهة أخرى لا تأخذ 
بهذه المرجعية في الممارسة العملية. في المقابل، يقوم علم الأصول على الجمع بين الكليات والجزئيات، وعلى مراعاة رتبة 
الجزئي عند التقديم أو الترجيح، كما هو الحال في مثال »قتل الجماعة بالواحد«؛ فالجزئي في هذه الصورة إنما هو قياس 
إليه، بل يغلب على ممارستها طابع  النسوية الإسلامية، فلا يظهر منهج واضح يمكن الاحتكام  وليس نصًا. أما لدى 

الانتقاء وإهمال الجزئيات.

الميراث  أحكام  مثل  المنصوصة  الجزئيات  على  ينصبّ  الإسلامية  النسوية  إشكال  جل  أن  الدراسة  أوضحت  وقد 
والنفقة والقوامة والتعدد؛ مما يبين أن نقدها قد خرج عن نطاق دعواها إهمال الكليات من قبل الفقهاء، وهو ما يكشف 



101

مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية )المجلد ٤4-العدد ١( – 144٧هـ /٢٠٢٦ م، علمية محكمة، جامعة قطر

عن الفارق الجوهري بينها وبين المنهج الأصولي. فالمنهج الأصولي ينتظم عنده الجزئي مع الكلي في نسق واحد، حيث تعد 
الجزئيات المنصوصة مكونًا من مكونات الكليات ودالة عليها، في حين يلحظ الكليات بصورة أوضح في غير المنصوص.

وأخيًرا؛ يمكن القول إن إشكال النسوية الإسلامية مع ثنائية الكلي والجزئي يتجلى في بعدين رئيسين: بعد إجرائي 
يتمثل في طريقتها في التعامل مع النصوص، وبعد معرفي يرتبط بتعريفها للكليات القيمية على وجه الخصوص، وبالمعيار 

الذي تعتمده لتقدير الصور الجزئية المندرجة تحتها.

ثانيًا: التوصيات

توصي الدراسة ببحث بعض المسائل في مجال العلاقة بين النسوية الإسلامية وبين علم أصول الفقه من أجل تعميق 
الفهم لهذه المسائل المعاصرة، ومنها:

- دراسة مفهوم المصلحة، كما تفهمه النسوية الإسلامية، مقارنة بالمفهوم الأصولي، وأثر ذلك في استنباط الأحكام.

- دراسة أثر السياق الاجتماعي والثقافي المعاصر في تفسير النصوص الشرعية المتعلقة بالمرأة، مع مقارنة بين المنهج 
الأصولي وبين منهج النسوية الإسلامية. 

- دراسة مدى موافقة مفهوم »التدرج« في تطبيق الأحكام كما تطرحه النسوية الإسلامية مع المنهج الأصولي.



102

تعارض الكليات والجزئيات في فكر النسوية الإسلامية: دراسة أصولية تقويمية                                                                      غزالة نوري بن عاشور وصالح قادر الزنكي

المصادر والمراجع

أولً: العربية

أحمد، ليلى. المرأة والجنوسة في الإسلام الجذور التاريخية لقضية جدلية حديثة. ترجمة: منى إبراهيم، وهالة كمال، القاهرة: 
المجلس الأعلى للثقافة، 1999.

الأرموي، محمد بن عبد الرحيم. نهاية الوصول في دراية الأصول.8ج. تحقيق: صالح اليوسف، وسعد السويح، مكة 
المكرمة: المكتبة التجارية، 1416هـ/1996م.

الإسنوي، عبد الرحيم بن الحسن. نهاية السول شرح منهاج الوصول. بيروت: دار الكتب العلمية، 1420هـ/1999م.

الآمدي، علي بن أبي علي. الإحكام في أصول الأحكام. 4ج. تحقيق: عبد الرزاق عفيفي. بيروت: المكتب الإسلامي، 
]د.ت[.

أنور، زينة وآخرون. نريد المساواة والعدل في الأسرة المسلمة. ترجمة: سلاف طه وآخرون. ماليزيا: أخوات في الإسلام، 
.2011

ابن أمير حاج، محمد. التقرير والتحبير. بيروت: دار الفكر، 1417هـ/1996م.

الأمير الصنعاني، محمد بن إسماعيل. إجابة السائل شرح بغية الآمل. تحقيق: حسين بن أحمد السياغي، وحسن مقبولي 
الأهدل، بيروت: مؤسسة الرسالة، 1986.

البخاري، عبد العزيز بن أحمد. كشف الأسرار شرح أصول البزدوي. بيروت: دار الكتاب الإسلامي، 1997.

ابن تيمية، أحمد. الرد على المنطقيين. بيروت: دار المعرفة، ]د.ت[.

–––. مجموع الفتاوى. 37 ج. تحقيق: عبد الرحمن بن محمد. المدينة المنورة: مجمع الملك فهد لطباعة المصحف الشريف، 
1416هـ/1995م.

العلمية،  الكتب  دار  بيروت:  الميس.  خليل  تحقيق:  الفقه.  أصول  في  المعتمد  علي.  بن  محمّد  البصري،  الحسين  أبو 
1403هـ/1983.

ابن حزم، علي بن أحمد. الإحكام في أصول الأحكام، تحقيق: أحمد شاكر، بيروت: دار الآفاق الجديدة، ]د.ت[

العربية  الشبكة  بيروت:  الحرية.  وإغراءات  الرافضة  الإسلامية  النسوية  في  بحث  السرب:  خارج  فهمي.  جدعان، 
للأبحاث والنشر، ط2، 2012.

الجصاص، أحمد بن علي. الفصول في الأصول. الكويت: وزارة الأوقاف الكويتية، ط2، 1414هـ/1994م.



103

مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية )المجلد ٤4-العدد ١( – 144٧هـ /٢٠٢٦ م، علمية محكمة، جامعة قطر

ط4،  الوفاء،  القاهرة:  الديب.  العظيم  عبد  تحقيق:  الفقه.  أصول  في  البرهان  الله.  عبد  بن  الملك  عبد  الجويني، 
1418هـ/1997.

اليهودية والمسيحية والإسلام. ترجمة: عمرو  النسوي في  الفكر  إبراهيم  بنات  حداد، إيفون يازبيك، وجون إسبوزيتو. 
بسيوني، هشام سمير. الجزائر: ابن النديم للنشر والتوزيع، 2018.

ابن  دار  الدمام:  الفحل.  ماهر  تحقيق:  الرواية.2ج.  علم  أصول  معرفة  في  الكفاية  علي.  بن  أحمد  البغدادي،  الخطيب 
الجوزي، 1432هـ/2011.

الدراسات  في  الأردنية  المجلة  الإسلامية«.  والمرجعية  المعاصر  العربي  العالم  في  الإسلامية  »النسوية  ميسون.  الدبوبي، 
الإسلامية، جامعة آل البيت، مج14، ع3 )2018(، ص109، 128.

العلمية،  الكتب  دار  بيروت:  الميس.  خليل  تحقيق:  الفقه.  أصول  في  الأدلة  تقويم  عمر.  بن  الله  عبد  الدبوسي، 
1421هـ/2001م.

الرازي، محمد بن عمر. المحصول. تحقيق: طه العلواني. بيروت: مؤسسة الرسالة، ط3، 1418هـ/1997م.

الرحبي، مية. الإسلام والمرأة قراءة نسوية في أسس قانون الأحوال الشخصية. دمشق: الرحبة للنشر والتّوزيع، 2014.

ابن رشد، محمّد بن أحمد. بداية المجتهد ونهاية المقتصد. 2ج. تحقيق خالد العطار. بيروت: دار الفكر، 1995.

ريتا، فرجز امرأة الفقهاء وامرأة الحداثة. تونس: دار التنوير، 2015.

الريسوني، أحمد. نظرية المقاصد عند الإمام الشاطبي. الرياض: الدار العالمية للكتاب الإسلامي، ط2، 1412هـ/1992م.

السبكي، تقي الدين علي بن عبد الكافي وتاج الدين عبد الوهاب. الإبهاج في شرح المنهاج. 7ج. تحقيق: أحمد الزمزمي، 
ونور الدين صغيري. دبي: دار البحوث للدراسات الإسلامية وإحياء التراث، 1424هـ/2004م.

السرخسي، محمد بن أحمد. أصول السرخسي. تحقيق أبو الوفا الأفغاني. بيروت: دار المعرفة، 1973.

الشاطبي، إبراهيم بن موسى. الاعتصام. تحقيق: مشهور آل سلمان. عمّن: الدار الأثرية، ط2، 1428هـ/2007م.

–––. الموافقات. تحقيق: مشهور آل سلمان. القاهرة: دار ابن عفان، 1417هـ/1997م.

الشافعي، محمد بن إدريس. الأم، تحقيق: رفعت عبد المطلب. المنصورة: دار الوفاء، 2001م.

صالح، أماني. »قضية النوع في القرآن: منظومة الزوجية بين قطبي الجندر والقوامة«، المرأة والحضارة، ع3، 2002م.

–––. »نحو منظور إسلامي للمعرفة النسوية«، المرأة والحضارة، ع1 )2000(.

الرسالة،  مؤسسة  بيروت:  التركي.  الله  عبد  تحقيق:  الروضة.  مختصر  شرح  القوي.  عبد  بن  سليمان  الطوفي، 



104

تعارض الكليات والجزئيات في فكر النسوية الإسلامية: دراسة أصولية تقويمية                                                                      غزالة نوري بن عاشور وصالح قادر الزنكي

1407هـ/1987م.

الأوقاف  وزارة  الدوحة:  الخوجة.  ابن  محمد  تحقيق:  3ج.  الإسلامية.  الشريعة  مقاصد  الطاهر.  محمد  عاشور،  ابن 
والشؤون الإسلامية، 1425هـ/2004م.

ابن عبد السلام، عز الدين. قواعد الأحكام في مصالح الأنام.2ج. تحقيق: طه سعد. القاهرة: مكتبة الكليات الأزهرية، 
1414هـ/1991م.

علي، محمد يونس. علم التخاطب الإسلامي. طرابلس: دار المدار الإسلامي، 2006م.

العنزي، سامية بنت مضحي. الاتجاه النسوي في الفكر المعاصر: دراسة نقدية، ]رسالة ماجستير غير منشورة[. القصيم: 
كلية الشريعة والدراسات الإسلامية، جامعة القصيم، 2014.

القرافي، أحمد بن إدريس. نفائس الأصول في شرح المحصول. تحقيق: عادل عبد الموجود، وعلي معوض. القاهرة: مكتبة 
نزار مصطفى الباز، 1416هـ/1995م.

ابن  دار  الدمام:  سلمان.  آل  حسن  بن  مشهور  تحقيق:  العالمين.  رب  عن  الموقعين  إعلام  بكر.  أبي  بن  محمد  القيم،  ابن 
الجوزي، 1433هـ/2002م.

ط27،  الرسالة،  مؤسسة  بيروت:  6ج.  الأرناؤوط.  شعيب  تحقيق  العباد،  خير  هدي  في  المعاد  زاد   .____
1415هـ/1994م.

الكلوذاني، محفوظ بن أحمد. التمهيد في أصول الفقه، 4ج. تحقيق: مفيد أبو عمشة، ومحمد بن علي. مكة المكرمة: جامعة 
أم القرى، 1406هـ/1985م.

ابن ماجة، محمد بن يزيد. سنن ابن ماجه، تحقيق: محمد فؤاد عبد الباقي. بيروت: دار إحياء الكتب العربية، ]د.ت[.

جمعية دراسات المرأة والحضارة، القاهرة، ع3،  النزول وأحكام النساء في الفقه الشافعي«،  أبو المجد، زينب. »أسباب 
2002م.

آداب عين  حوليات  والتحديث؟«.  التراث  بين  اتصال  المعاصرة، هل هي حلقة  الإسلامية  »النسوية  هناء.  المرصفي، 
http://hdl.handle.net/123456789/1578 .شمس، مج36، 2008م

البسام، مضاوي بنت سليمان. »مناهج الاتجاه النسوي الإسلامي المعاصر في قراءة النص الشرعي«. مجلة جامعة الملك 
خالد للعلوم والدراسات الإسلامية، جامعة الملك خالد، مج27، ع1 )2018(

الهبري، عزيزة. »مشروع بحث نقدي لقوانين الأحوال الشخصية في بلدان عربية مختارة«. الاجتهاد، مج1، ع40/39، 
1998م، ص352-295.



105

مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية )المجلد ٤4-العدد ١( – 144٧هـ /٢٠٢٦ م، علمية محكمة، جامعة قطر

ودود، آمنة. »بحث في القرآن والجنسانية« في: أميمة أبو بكر. النسوية والدراسات الدينية، ترجمة: رندة أبو بكر. القاهرة: 
مؤسسة المرأة والذاكرة، 2012.

أبو يعلى الفراء، محمد بن الحسين. العدة في أصول الفقه. تحقيق: أحمد المباركي. الرياض: ط2، 1410هـ/1990م.

ثانيًا:
References:

Al-Baṣrī, Muḥammad b. Alī Abū al-Ḥusayn. Al-Muʿtamad fī uṣūl al-fiqh (in Arabic). Ed. Khalīl al-Mays. 
Beirut: Dār al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1983.

Abū al-Majd, Zaynab. "Asbāb al-nuzūl wa aḥkām al-nisāʾ fīl-fiqh al-Shāfiʿī." (in Arabic). Al-Marʾa wal-
ḥaḍāra, No. 3)2002( .

Al-Farrāʿ, Muḥammad b. al-Ḥusayn Abū Yaʻlā. Al-ʻUdda fī uṣūl al-fiqh (in Arabic). Ed. Aḥmad al-Mubārakī. 
2nd ed., Riyadh: Imam Muhammad ibn Saud Islamic University, College of Sharia, 1990.

Ahmed, Leila. Al-Marʾa wal-junūsa fīl-Islām: al-judhūr al-tārīkhiyya li-qaḍiyya jadaliyya ḥadītha. (in Ar-
abic). Trans. Munā Ibrāhīm and Hāla Kamāl. Cairo: al-Majlis al-Aʿlā lil-Thaqāfa, 1999.

Al-Āmidī, Alī b. Abī ʿAlī. Al-Iḥkām fī uṣūl al-aḥkām (in Arabic). Ed. Abd al-Razzāq ʿAfīfī. Beirut: al-Mak-
tab al-Islāmī, [n.d].

Al-Amīr al-Ṣanʿānī, Muḥammad b. Ismāʻīl. Ijābat al-sāʼil sharḥ Bughyat al-Āmil (in Arabic). Ed. Ḥussayn 
b. A.ḥmad al-Siyāghī and Ḥasan M. al-Ahdal. Beirut: Muʼassasat al-Risāla,1986.

Al-Bukhārī, Abd al-ʿAzīz b. Aḥmad. Kashf al-asrār sharḥ uṣūl al-Bazdawī (in Arabic). Beirut: Dār al-Kitāb 
al-Islāmī, [n.d].

Al-Dabbūbī, Maysūn. "Al-Nasawiyya  al-islāmiyya  fī  al-ʿālam  al-ʿarabī  al-muʿāṣir  wal-marjiʿiyya  al-is-
lāmiyya." (in Arabic). Al-Majallah al-urdunīyah fī al-dirāsāt al-Islāmiyyah, Vol. 14, No. 3 (2018): 
109-128. 

Al-Dabbūsī, ʿAbd Allāh b. ʿUmar. Taqwīm al-adilla fī uṣūl al-fiqh (in Arabic). Ed. Khalīl al-Mays. Beirut: 
Dār al-Kutub al-ʻIlmiyyah, 2001.

Al-Hubrī, ʿAzīzah. "Mashrūʿ baḥth naqdī li qawānīn al-aḥwāl al-shakhṣiyya fī buldān ʿarabiyya mukhtāra." 
(in Arabic). Al-Ijtihād , Vol. 1, Issue 39/40 (1998): 295-352.

ʿAlī, Muḥammad Yūnus. Ilm al-takhāṭub al-islāmī (in Arabic). Tripoly: Dār al-Madār al-Islāmī, 2006.

Al-Isnawī, ʿAbd al-Raḥīm b. al-Ḥasan. Nihāyat  al-sūl  sharḥ  Minhāj  al-wuṣūl (in Arabic). Beirut: Dār 
al-Kutub al-ʿIlmiyyah, 1999.

Al-Jaṣṣāṣ, Aḥmad b. ʿAlī. Al-Fuṣūl fī al-uṣūl (in Arabic). Kuwait: Wizārat al-Awqāf, 2nd ed., 1994.

Al-Juwaynī, ʿAbd al-Malik b. ʿAbd Allāh. Al-Burhān fī uṣūl al-fiqh (in Arabic). Ed. ʿAbd al-ʿAẓīm al-Dīb. 
Cairo: Dār al-Wafāʾ, 4th ed., 1997.



106

تعارض الكليات والجزئيات في فكر النسوية الإسلامية: دراسة أصولية تقويمية                                                                      غزالة نوري بن عاشور وصالح قادر الزنكي

Al-Kalūdhānī, Maḥfūẓ b. Aḥmad. Al-Tamhīd  fī  uṣūl  al-fiqh (in Arabic). Eds. Mufīd Abū ʿAmshah and 
Muḥammad b. ʿAlī. Al-Dammam: Jāmiʿat Umm al-Qurā, 1985.

Al-Khaṭīb al-Baghdādī, Aḥmad b. ʿAlī. Al-Kifāya fī maʻrifat uṣūl ʿilm al-riwāya (in Arabic). Ed. Māhir al-
Faḥl. Dammam: Dār Ibn al-Jawzī., 2011.

Al-Marṣafī, Hanāʾ. "Al-Nasawiyya al-islāmiyya al-muʿāṣira: hal hiya ḥalaqat ittiṣāl bayn al-turāth wal-taḥdīth" 
(in Arabic). Ḥawliyyāt Ādāb ʿAyn Shams, No. 36)2008( : http://hdl.handle.net/123456789/1578.

Al-Qarāfī, Aḥmad b. Idrīs. Nafāʾis al-uṣūl fī sharḥ al-Maḥṣūl (in Arabic). Eds. ʿĀdil ʿAbd al-Mawjūd and 
ʿAlī Mʿawwaḍ. Cairo: Maktabat Nizār Muṣṭafā al-Bāz, 1995.

Al-Raḥbī, Mayya. Al-Islām wal-marʾa: Qirāʾa nasasawiyya fī usus qānūn al-aḥwāl al-shakhṣyya. Damas-
cus: Al-Raḥba, 2014.

Al-Raysūnī, Aḥmad. Naẓariyyat al-maqāṣid ʿind al-Imām al-Shāṭibī (in Arabic). Riyadh: Al-Dār al-ʿĀlami-
yya lil-Kitāb al-Islāmī, 19922 ,sd ed.

Al-Rāzī, Muḥammad b. Umar. Al-Maḥṣūl (in Arabic). Ed. Ṭāhā al-ʿAlwānī. Beirut: Muʾassasat al-Risāla, 
19973 ,rd ed.

Al-Sarakhsī, Muḥammad b. Aḥmad. Uṣūl al-Sarakhsī (in Arabic). Ed. Abu al-Wafāʿ AlʿAfghāni. Beirut: 
Dār al-Maʿrifa, 1973.

Al-Shāfiʿī, Muḥammad b. Idrīs. Al-Umm (in Arabic). Ed. Rifʿat ʿAbd al-Muṭṭalib. Mansura: Dār al-Wafāʿ, 
2001.

Al-Shāṭibī, b. Mūsā. Al-Iʿtiṣām (in Arabic). Ed. Mashhūr Āl Salmān. Amman: Al-Dār al-Athariyyah, 2nd 
ed., 2007.

–––. Al-Muwāfaqāt (in Arabic). Ed. Mashhūr Āl Salmān. Cairo: Dār Ibn ʿAffān, 1997.

Al-Subkī, Taqī al-Dīn ʿAlī b. ʿAbd al-Kāfī and Tāj al-Dīn ʻAbd al-Wahhāb. Al-Ibhāj fī sharḥ al-Minhāj (in 
Arabic). Eds. Aḥmad al-Zamzamī and Nūr al-Dīn Ṣaghīrī. Dubai: Dār al-Buḥūth lil-Dirāsāt al-Is-
lāmiyya wa Iḥyāʾ al-Turāth, 2004.

Al-Ṭūfī, Sulaymān b. Abd al-Qawī. Sharḥ Mukhtaṣar al-rawḍah (in Arabic). Ed. Abd Allāh al-Turkī. Bei-
rut: Muʾassasat al-Risāla, 1987.

Al-Urmawī, Muḥammad b. Abd al-Raḥīm. Nihāyat al-wuṣūl fī dirāyat al-uṣūl (in Arabic). Ed. Ṣāliḥ al-Yū-
suf and Saʾd al-Suwayḥ. Mecca: Al-Maktaba al-Tijārīya, 1996.

Anwar, Zayna et al. Nurīd al-musāwāt wal-ʿadl fīl-usra al-muslimah (in Arabic). Trans. Sulaf Ṭaha et al. 
kuala lumpur: Akhawāt fī al-Islām, 2011.

Haddad, Yvonne and Esposito, Jhon. Banāt  Ibrāhīm: al-fikr  al-nasawī  fī  al-yahūdiyya  wal-masīḥiyya 
wal-islām (in Arabic). Trans. Amr Basyūnī and Hishām Samīr. Algeria: Ibn al-Nadīm, 2018.



107

مجلة كلية الشريعة والدراسات الإسلامية )المجلد ٤4-العدد ١( – 144٧هـ /٢٠٢٦ م، علمية محكمة، جامعة قطر

Hilal, Huda. "The Effects of Islam’s Sociocognitive Transformation on Female Rights and Roles." Journal 
of College of Sharia and Islamic Studies)2019( 37-1 . https://doi.org/10.29117/jcsis.2019.0233 

Ibn ʿAbd al-Salām, Izz al-Dīn. Qawāʿid al-aḥkām fī maṣāliḥ al-anām (in Arabic). Ed. Ṭāhā Saʿd. Cairo: 
Maktabat al-Kulliyyāt al-Azharīya, 1991.

Ibn al-Qayyim, Muḥammad b. Abī Bak. Iʿlām al-muwaqqiʿīn ʿan rabb al-ʿālamīn (in Arabic). Ed. Mashhūr 
Āl Salmān. Al-dammam: Dār Ibn al-Jawzī, 2002.

–––. Zād al-maʻād fī hady khayr al-ʿibād (in Arabic. Beirut: Muʾassasat al-Risāla, 27th ed., 1994.

Ibn Amīr Ḥājj, Muḥammad. Al-Taqrīr wal-taḥbīr (in Arabic). Beirut: Dār al-Fikr, 1996.

Ibn ʿĀshūr, Muḥammad al-Ṭāhir. Maqāṣid al-sharīʿa al-islāmīya (in Arabic). Ed.Muḥammad al-Khūjah. 
Doha: Wizārat al-Awqāf wa al-Shuʼūn al-Islāmīya, 2004.

Ibn Ḥazm, Alī b. Aḥmad. Al-Iḥkām fī uṣūl al-aḥkām (in Arabic). Ed. Aḥmad Shākir. Beirut: Dār al-ʼĀfāq 
al-Jadīdah, [n.d].

Ibn Mājah, Muḥammad b. Yazīd. Sunan Ibn Mājah (in Arabic). Ed. Muḥammad Fuʼād ʻAbd al-Bāqī. Bei-
rut: Dār Iḥyāʾ al-Kutub al-ʿArabiyya, [n.d].

Ibn Rushd, Muḥammad b. Aḥmad. Bidāyat al-mujtahid wa nihāyat al-muqtaṣid (in Arabic). Ed. Khālid 
al-ʿAṭṭār. Beirut: Dār al-Fikr, 1995.

Ibn Taymīyya, Aḥmad. Al-Radd ʿalā al-manṭiqīyyīn (in Arabic). Beirut: Dār al-Maʿrifah, [n.d].

–––. Majmūʻ al-fatāwā (in Arabic). Ed. Abd al-Raḥmān b. Muḥammad. Medina: Majmaʿ al-Malik Fahd li-
Ṭibāʿat al-Muṣḥaf al-Sharīf, 1995.

Iter, Abdulla. "The Concept of Freedom in the Ḥanafī School: Freedom in Relation to Interests and Rights" (in 
Arabic). Journal of Islamic Ethics128-172 ,)2021( 5-1 . https://doi.org/10.1163/24685542-12340067 

Jadʾān, Fahmī. Khārij  al-sirb: Baḥth  fī  al-nasawiyya  al-Islāmiyya  al-rāfiḍa wa ighrāʾāt  al-ḥurriyya (in 
Arabic). Beirut: al-Shabaka al-ʿArabiyya, 20122 ,nd ed.

Rītā, Faraj. Imraʼat al-fuqahāʼ wa-imraʼat al-ḥadātha (in Arabic). Tunis: Dār al-Tanwīr, 2015.

Ṣāliḥ, Amānī. "Naḥw manẓūr islāmī lil-maʿrifa al-nasawiyya." Al-marʾa wal-ḥaḍāra, No. 1)2000( . https://
www.aswic.info/Periodicals.aspx?IssueNumber=1

–––. "Qaḍiyyat al-nawʿ fīl-Qurʾān: manẓūmat al-zawjiyya bayn quṭbay al-jandar wal-qiwāma." (in Arabic). 
Al-marʾa wa al-ḥaḍāra, No. 3)2002( : https://www.aswic.info/Periodicals.aspx?IssueNumber=3

Smith-Hefner, Nancy J. "Gender and Islam in Indonesian Studies: A Retrospective." Studia Islamika, Vol. 
32, No. 1)2025( : https://doi.org/10.36712/sdi.v32i1.45296 

Wadūd, Āmina, "Baḥth  fīl-Qurʾān  wal-Jinsāniyya  ”,pp.255-268 (in Arabic). Trans. Randa  Abū  Bakr. 



108

تعارض الكليات والجزئيات في فكر النسوية الإسلامية: دراسة أصولية تقويمية                                                                      غزالة نوري بن عاشور وصالح قادر الزنكي

In  Al-Nasawiyya  wal-dirāsāt  al-dīniyya. Ed. Umaymah  Abū  Bakr. Cairo: Muʾassasat  al-Marʾa 
wal-Dhākira, 2012.

–––. "Reflection on Islamic Feminist Exegesis of the Qur›an." Religions, Vol. 12, No. 7)2021( . https://doi.
org/10.3390/rel12070497


